
      �         



5

 
 
Inhalt

Zur Einführung   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 9

1	 Welchen Namen würdest du dir selbst geben?   .  .  .  .  .  .       	 11

2	 Wem gehört dein Leben?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     	 14

3	 Wann hast du zum letzten Mal  
	 wirklich gelauscht?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 17

4	 Wer wärst du ohne dein Warum?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 21

5	 Bist du noch auf dem Weg –  
	 oder nur unterwegs?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	 24

6	 Was in dir wartet auf deine Stimme?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             	 27

7	 Kann man Gott verlieren?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    	 31

8	 Was ist die Mitte deiner Angst?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 35

9	 Was trägt dich, wenn du fällst?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 	 38

10	 Was in dir ist noch ungeboren?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 	 41

11	 Wo endet deine Sprache?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     	 44

12	 Worauf wartest du?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	 47

13	 Ist deine Sehnsucht Fluch oder Flügel?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            	 50

14	 Kannst du dir selbst vergeben?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 	 53

15	 Wie klingt deine Stille?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      	 56

      �         



6

16	 Was willst du nicht wissen?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   	 59

17	 Wann beginnt dein Jetzt?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 62

18	 Wem gehört deine Zeit?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 65

19	 Welche Wunde hat dich geöffnet?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               	 68

20	 Was hast du verlernt?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       	 71

21	 Liebst du, was du geworden bist?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 74

22	 Wohin geht deine Frage, wenn du betest?   .  .  .  .  .  .  .  .  .          	 78

23	 Was bedeutet es, wach zu sein?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 	 81

24	 Gibt es in dir etwas Unzerstörbares?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 85

25	 Wie viele Leben trägst du in dir?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 88

26	 Was wäre, wenn du nichts mehr leisten müsstest?   .   .   .   . 	 91

27	 Was in dir stirbt, wenn du dich anpasst?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           	 94

28	 Wie gehst du mit dem um, was dir fehlt?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 96

29	 Was würdest du tun,  
	 wenn du keine Angst mehr hättest?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	 99

30	 Kannst du dich selbst aushalten?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 102

31	 Was wäre, wenn du angekommen wärst?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 105

32	 Was soll durch dich hindurchscheinen?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           	 108

33	 Was ist für dich Trost?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 111

34	 Wo wohnst du in dir selbst?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   	 114

35	 Was willst du wirklich loslassen?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 117

36	 Wer spricht, wenn du schweigst?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 120

37	 Was bleibt, wenn du nicht mehr funktionierst?   .   .   .   .   .   . 	 123

      �         



7

38	 Bist du bereit, dich neu zu sehen?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 127

39	 Wer wärst du, wenn du dich erinnern könntest?   .  .  .  .  .      	 130

40	 Wenn dein Leben eine Frage wäre,  
	 wie würde sie lauten?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       	 133

Über den Autor   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 139

      �         



Für meine Lehrerin Heidemarie Ley-Köhler  
und meinen Lehrer Karl-Heinz Köhler, 
die mich früh zum Fragen  
ermutigt haben.

      �         



9

 
 
 
Zur Einführung

Es gibt Augenblicke, in denen das Leben innehält – nicht weil 
wir es geplant hätten, sondern weil uns etwas zum Stehen 
bringt. Ein Gedanke, der hängen bleibt. Ein Blick, der uns ver-
stört. Eine Erinnerung, die plötzlich wiederkehrt. Und inmit-
ten all dessen taucht sie auf: eine Frage. Leise, unbeirrbar, wie 
ein Hauch, der nicht vergeht.

Die Welt ist voller Deutungen, Handlungsanleitungen, Strate-
gien. Und doch bleibt das Entscheidende ungesagt. Denn Ant-
worten tragen nur bis zu einem bestimmten Punkt. Dahinter 
beginnt das, was sich nicht einholen lässt – das Offene, die Fra-
gen, das Unfertige. Vielleicht ist gerade das der Ort, an dem wir 
das Leben wirklich berühren.

Dieses Buch will kein Lehrbuch sein, keine Sammlung ferti-
ger Wahrheiten. Es will eine Bewegung anstoßen: von Frage 
zu Frage. Jede dieser Fragen ist ein Tor, durch das das Leben 
hindurchschimmert – manchmal in seiner Schönheit, manch-
mal in seiner Zerbrechlichkeit, immer aber in seiner Tiefe. Die 
Fragen wollen nicht endgültig beantwortet werden. Sie wollen 
nachhallen. Deshalb endet jedes Kapitel mit derselben Frage: 
Wenn dein Leben eine Frage wäre, wie würde sie lauten?

Warum gerade diese Frage? Weil sie alles aufnimmt, was wir an 
uns selbst und an der Welt erfahren. Weil sie nicht lösbar ist, 
nicht zu Ende zu denken. Sie ist keine Forderung, kein Rätsel, 
kein Test. Sie ist eine Einladung, das Leben nicht als Besitz zu 
sehen, sondern als Gespräch, das uns mitnimmt ins Offene.

      �         



10

Menschliche Sehnsucht nach Sinn, Tiefe, Spiritualität ist nicht 
mit einfachen Lösungen oder Selbstoptimierungskursen zu 
stillen. Dieses Buch möchte eine Möglichkeit anbieten, nach 
einer Spiritualität zu suchen, die für alle offen ist  – in einer 
Sprache, die das Unausgesprochene ernst nimmt und die Fra-
gen nicht zähmt, sondern ihnen Raum gibt.

Die Gedanken, die hier entfaltet werden, sind nicht an eine ri-
tuelle Praxis oder an eine bestimmte Religion gebunden. Sie 
lassen sich weder exklusiv aus einer Tradition ableiten, noch 
sind sie getarnte Verkündigung. Vielmehr sind sie inspiriert 
von dem, was Menschen aller Zeiten erfahren haben: dass Le-
ben mehr ist als Funktionieren, dass Fragen tiefer reichen als 
Antworten und dass Sehnsucht nicht nach Konfession fragt. In 
diesem Sinn versteht sich das Buch als Einladung zu einer Spi-
ritualität, die von jedem geteilt werden kann, der den Mut hat, 
seine eigene Frage zu hören.

Die Texte dieses Buches sind Meditationen, kleine Wege, tas-
tende Erkundungen. Sie führen nicht zu einer Antwort, son-
dern zu einem inneren Ort, an dem du still wirst, wacher wirst, 
offener wirst. Jeder Gedanke, jede Frage, jede Seite soll nicht 
belehren, sondern berühren, dich tiefer in dein Leben hinein-
führen.

Am Ende bleibt das Staunen: dass dein Leben dich meint, dass 
es dich sucht, dass es dir immer wieder die gleiche Frage stellt – 
nicht um dich festzulegen, sondern um dich zu öffnen.

Wenn dein Leben eine Frage wäre, wie würde sie lauten?

      �         



11

1	 Welchen Namen würdest du  
dir selbst geben?

Du trägst einen Namen. Vielleicht hättest du ihn dir nie ausge-
sucht. Er begleitet dich, seit du dich erinnern kannst. Er steht 
auf Papieren, in Dokumenten, in Zeugnissen, in fremden Mün-
dern. Aber hat er je dich selbst gemeint?

Ein Name ist mehr als ein Rufzeichen. Er ist eine Deutung, 
eine Form, ein Rahmen. Er sagt nicht nur, wer du bist, sondern 
auch, wie du verstanden wirst. Manchmal ist er wie ein Kleid, 
das zu eng geworden ist. Manchmal wie ein Echo, das nicht 
mehr zu dir passt. Und manchmal ist er ganz still geworden, 
weil du dich selbst nicht mehr gerufen hast.

Welchen Namen würdest du dir geben, wenn niemand es 
wüsste? Wenn du keinen Erwartungen mehr folgen müsstest? 
Wenn du dich nicht erklären, nicht gefallen, nicht wiederer-
kennen müsstest?

Vielleicht würdest du dich neu benennen. Nicht mit einem 
Wort, das besser klingt, sondern mit einem, das näher ist. Ei-
nes, das nicht an das anknüpft, was andere in dir sehen, sondern 
an das, was in dir selbst ruft – zart, ungeformt, ursprünglich.

In alten Geschichten tragen Menschen neue Namen, wenn sie 
verwandelt wurden. Wenn sie sich neu gesehen, neu erfahren, 
neu gewagt haben. Der Name markiert nicht nur die Verände-
rung. Er ist die Veränderung. Er ist ein Zeichen: Ich bin nicht 
mehr der, der ich war. Und: Ich bin zugleich mehr ich selbst als 
je zuvor.

      �         



12

Wie würdest du dich nennen, wenn du dich nennen dürftest?

Nicht alle Namen sind ausgesprochen. Manche sind Erinne-
rungen. Manche sind Wunden. Manche sind Hoffnungen, die 
nie geboren wurden. Und manche sind verborgen wie ein zwei-
tes Herz, das in dir schlägt, aber keinen Laut macht  – bis du 
ihn hörst.

Ein Name kann dich aufrichten  – oder dich fesseln. Er kann 
dich erinnern – oder dich entstellen. Es kommt darauf an, ob 
er zu dem passt, was du geworden bist. Und ob du bereit bist, 
das zu werden, was dein Name ruft.

Vielleicht ist dein wahrer Name kein Wort. Vielleicht ist er ein 
neuer Mut, ein Blick, ein Schweigen, das dich trägt. Vielleicht 
bist du schon längst gemeint, ohne je benannt worden zu sein. 
Und vielleicht beginnt deine Freiheit nicht dort, wo du dich 
erklärst, sondern dort, wo du dich hörst – unterhalb aller Zu-
schreibungen.

Welchen Namen würdest du dir geben, wenn du dich nicht 
mehr verstecken müsstest?

Du kannst ihn nicht erfinden. Du kannst ihn nicht machen, 
aber du kannst still genug werden, um ihn zu hören. In den 
Nächten, in den Rissen, in den Zwischenräumen des Alltags. 
Und wenn du ihn hörst, wirst du wissen: Er kommt nicht von 
außen. Er war immer da.

Du wirst dich nicht umbenennen, um anders zu wirken. Du 
wirst dich rufen, um endlich du zu sein.

Und vielleicht ist es gar nicht ein neuer Name, sondern ein neu-
er Klang. Dieselben Buchstaben, dieselbe Form  – aber anders 
gesprochen. Nicht wie ein Etikett, sondern wie ein Gebet.

      �         



13

Es gibt einen Namen in dir, den niemand kennt. Nicht weil du 
ihn geheim hältst, sondern weil er nicht auf der Zunge liegt, 
sondern im Innersten. Er wird nicht gerufen – er ruft.

Vielleicht ist es der Name, mit dem dich das Leben selbst meint. 
Jener Name, den niemand für dich gewählt hat. Und der den-
noch dir gehört. Nicht weil du ihn besitzt, sondern weil du in 
ihm aufgehoben bist.

Welchen Namen würdest du dir geben, wenn du dich lieben 
würdest?

Vielleicht würdest du dich zärtlicher nennen, sanfter, wahrer. 
Vielleicht würdest du dich nennen wie jemand, den du vermisst 
und endlich wiederfindest. Vielleicht würdest du sagen: Ich bin 
nicht nur das, was man in mir sieht. Ich bin auch das, was in 
mir atmet, was mich trägt, was mich ruft – aus einer Tiefe, die 
ich kaum verstehe.

Und vielleicht würdest du diesen Namen nicht behalten. Viel-
leicht würdest du ihn nur flüstern. Nicht um dich abzugrenzen, 
sondern um dich zu erinnern. Daran, dass du mehr bist als ein 
Bild, mehr als ein Lebenslauf, mehr als ein Konstrukt. Du bist 
gemeint. Du bist gerufen. Du bist ein Anfang.

Du kannst dich nicht neu erfinden, aber du kannst dich neu 
erinnern. An den Moment, in dem du dachtest, du hättest dich 
verloren. Und dann entdecktest: Du warst nicht verschwunden. 
Du warst nur ungenannt.

Und leise wird sich eine Frage in dir formen, nicht wie ein Zwei-
fel, sondern wie ein Ursprung: Wenn dein Leben eine Frage wäre, 
wie würde sie lauten?

 

      �         



14

2	 Wem gehört dein Leben?

Es gibt Tage, da halten wir inne – nicht weil wir es wollen, son-
dern weil etwas in uns stillsteht. Ein Gedanke bleibt hängen, 
ein Blick schweift ab, eine Erinnerung steigt auf. Und mitten in 
all dem taucht eine Frage auf. Nicht laut. Nicht aggressiv. Eher 
wie ein Hauch. Aber sie lässt uns nicht mehr los: Wem gehört 
dein Leben?

Es gibt in jedem Leben einen stillen Punkt, an dem man nicht 
weiterweiß, nicht weil man versagt hätte, sondern weil man das 
Eigene berührt hat. Dieser Punkt, an dem die Dinge nicht mehr 
benannt werden wollen, sondern gespürt. Dort verliert das Le-
ben seine Formen – und beginnt zu leuchten. Vielleicht gehört 
es dir nicht, weil du es nicht greifen kannst. Vielleicht gehört es 
dir nicht, weil du es erst dann leben kannst, wenn du es nicht 
besitzen willst. In diesem Augenblick wird aus dir ein Hörender. 
Ein Träger. Ein Hauch von Ewigkeit in menschlicher Gestalt.

Und wenn du lange genug dort verweilst  – nicht aus Angst, 
sondern aus Wachheit  –, dann beginnt das Leben in dir zu 
sprechen. Nicht laut, nicht in Sätzen, sondern in Bewegungen. 
In einer Wärme, die aus keinem Kalenderspruch stammt. In 
einer Ahnung, die kein Ziel braucht. Dann wirst du nicht mehr 
fragen, wem dein Leben gehört. Du wirst still. Und das Leben 
wird durch dich hindurch ein Gesicht finden, das es noch nie 
hatte – deines.

Wir sagen: mein Tag, meine Entscheidung, meine Geschichte. 
Als hätten wir das alles gemacht. Aber wenn du zurückblickst: 
Hast du es gewählt, geboren zu werden? Hattest du Einfluss 
auf den ersten Moment deines Daseins? Den Ort, an dem du 

      �         



15

aufgewachsen bist? Die Sprache, die dir als erste zugefallen ist? 
Was an dir ist wirklich deins?

Das Leben ist dir gegeben worden. Vielleicht nicht von jeman-
dem. Vielleicht nicht mit Absicht. Aber es ist dir zugefallen  – 
wie ein Lichtstrahl, der sich nicht erklären muss. Du kannst 
es gestalten. Du kannst Entscheidungen treffen, Wege gehen, 
etwas daraus machen. Doch das Grundlegende  – dass du da 
bist – ist nicht dein Werk. Du bist nicht Eigentümer deines Le-
bens. Du bist der, der es bewohnt.

Und doch leben viele, als müssten sie ihr Leben vor sich und 
vor anderen rechtfertigen. Als müsste es effizient sein, sinnvoll, 
bewiesen vor der Welt. Sie fragen nicht mehr, wem es gehört, 
sondern ob es gelingt. Aber vielleicht ist das die falsche Fra-
ge. Vielleicht geht es nicht um Erfolg oder Scheitern, sondern 
um Zugehörigkeit. Um die innere Beziehung zu dem, was dich 
trägt. Denn dein Leben gehört nicht dem Urteil anderer. Nicht 
dem Kalender, nicht dem Konto, nicht dem Ruf.

Manche sagen: Mein Leben gehört mir. Andere sagen: Es gehört 
Gott. Wieder andere: Es gehört meiner Familie, meinen Kin-
dern, meinem Auftrag. In jeder dieser Antworten steckt ein Teil 
der Wahrheit. Doch wenn du tiefer spürst, merkst du vielleicht: 
Das Leben gehört sich selbst. Es fließt durch dich hindurch, es 
spricht mit deiner Stimme, es träumt in deinen Nächten, aber 
es bleibt ein Geheimnis, das du nicht greifen kannst.

Du bist nicht der Ursprung deines Lebens. Aber du bist sein 
Ort. Du bist das Gewebe, durch das es hindurchscheint. Du bist 
das Echo, das es weiterträgt. Und genau darin liegt deine Ver-
antwortung: nicht zu besitzen, nicht zu kontrollieren, sondern 
zu empfangen. Wach, hellhörig, bereit.

Was würde sich verändern, wenn du dein Leben nicht mehr 
verteidigen müsstest? Wenn du nicht mehr beweisen müsstest, 

      �         



16

dass du es richtig machst? Wenn du aufhören würdest, es zu 
optimieren – und anfangen würdest, es zu bewohnen? Nicht in 
der Angst, etwas zu verpassen, sondern mit dem Staunen darü-
ber, dass du da bist. Jetzt und hier.

Vielleicht würdest du achtsamer mit dir selbst umgehen. Und 
mit anderen. Du würdest merken: Wenn dir das Leben nicht 
gehört, dann gehört dir auch nicht die Zeit der anderen. Dann 
ist jedes Gespräch ein Geschenk. Jede Begegnung eine Einla-
dung. Jeder Fehler eine Spur. Und jeder Schmerz ein Zeichen, 
dass du fühlst, dass du da bist, dass du dich nicht abgeschlossen 
hast.

Wem gehört dein Leben?

Diese Frage ist kein Urteil, kein Test, kein Rätsel. Sie ist der 
Raum, in dem du neu beginnen kannst. Jeden Tag. Es ist etwas, 
das dich ruft.

Wenn du heute auf dein Leben blickst  – mit allem, was war, 
mit allem, was offenbleibt  –, dann frage dich: War ich wirk-
lich da? Habe ich es gespürt? Habe ich geantwortet? Habe ich 
gelauscht?

Denn vielleicht gehört dein Leben nicht dir. Aber du gehörst 
ihm. Und es wartet auf dich.

Denn das Leben, das dir anvertraut ist, kann zur Einladung 
werden. Nicht alles musst du verstehen. Nicht alles musst du 
lenken. Aber alles darfst du berühren. Mit deinem Blick, dei-
nem Atem, deiner Gegenwart. Und vielleicht ist das schon ge-
nug. Vielleicht ist genau das der Anfang, bei dem du spürst, 
dass du gemeint bist – und dass dein Leben dich sucht, so wie 
du es suchst. Jetzt. In dir. 

Ein Neuanfang, der dich fragt: Wenn dein Leben eine Frage wäre, 
wie würde sie lauten?

      �         



17

3	 Wann hast du zum letzten Mal  
wirklich gelauscht?

Es gibt ein Hören, ein Lauschen, das tiefer reicht als die Stim-
me, die es auslöst. Es ist ein Hören mit dem ganzen Wesen – 
nicht um zu antworten, um darauf zu reagieren, sondern um 
gegenwärtig zu sein. Wann hast du zum letzten Mal so gehört? 
Ohne Plan, ohne Zweck, nur ganz Ohr?

Vielleicht ist Lauschen das Zärtlichste, was wir tun können. Es 
verlangt nicht nach Worten. Es will nicht besitzen, nicht ver-
bessern, nicht beeindrucken. Es ist einfach da  – wie ein stil-
les Versprechen, das den anderen atmen lässt. Wer wirklich 
lauscht, gibt Raum. Wer wirklich lauscht, verlässt sich selbst, 
ohne sich zu verlieren.

Wir leben aber in einer Zeit, in der das Laute zählt. Wer viel 
sagt, gilt als stark. Wer unterbricht, wird gehört. Wer performt, 
bekommt Applaus. Stillsein wird verwechselt mit Schwäche, 
Lauschen mit Passivität. Dabei ist es das Lauschen, das die Tür 
zu einer anderen Welt öffnet, in der nicht das Ich, sondern das 
Du, das Wir beginnt zu leuchten.

Lauschen heißt: Ich bin da, aber es geht um dich. Ich bin da, 
um das, was in dir lebt, wahrzunehmen, auch wenn du selbst 
es vielleicht noch nicht sagen kannst. Vielleicht gerade dann. 
Denn wahres Lauschen hört nicht nur das Gesagte. Es hört das 
Ungesagte mit. Es hört die Pause. Das Zögern. Die Sehnsucht 
zwischen den Worten.

Wann hast du zum letzten Mal so zugehört – dir selbst so zu-
gehört?

      �         



18

Auch in dir gibt es eine Stimme, die nicht laut wird. Eine Re-
gung, die sich nicht durch Gedanken äußert, sondern in einer 
Ahnung. Du kennst sie vielleicht vom frühen Morgen, wenn 
der Tag noch nicht begonnen hat. Oder vom Moment nach ei-
nem Streit, wenn das Herz nach etwas sucht, das nicht verletzt. 
Diese Stimme spricht nicht in Argumenten. Sie flüstert. Und 
sie wartet – darauf, dass du sie ernst nimmst.

Oft haben wir verlernt, uns selbst zuzuhören. Stattdessen spre-
chen wir zu uns. Wir erklären uns. Wir bewerten, was wir 
fühlen. Wir jagen nach Lösungen auf Fragen, die wir nicht ge-
stellt haben. Aber was, wenn es nicht um Antworten geht? Was, 
wenn es darum geht, endlich still genug zu werden, damit sich 
das zeigen kann, was in uns verborgen liegt?

Ein Mensch, der lauscht, verändert die Welt  – nicht durch 
Macht, nicht durch Lautstärke, sondern durch Gegenwart. Er 
verlangsamt. Er schenkt Vertrauen. Er weckt etwas auf, das 
sonst nicht geboren worden wäre. Lauschen ist ein Akt der 
Zärtlichkeit. Eine Form von Mut. Eine spirituelle Geste. Denn 
wer lauscht, gibt sich hin – dem, was geschieht, dem, was lebt, 
dem, was sich zeigt, ohne dass es sich rechtfertigen muss.

Lauschen ist nicht bloß Hören. Es ist ein Erspüren. Eine leise 
Hinwendung zum Wesentlichen. Du kannst sie üben – in der 
Stille, im Gespräch, im Gebet, im Blick in die Augen eines an-
deren Menschen. Du kannst lernen, ohne dich vorzubereiten. 
Ohne etwas festzuhalten. Einfach da sein und das aufnehmen, 
was geschieht – nicht als Zuschauer, sondern als Teil davon.

Es gibt ein Lauschen, das betet  – ohne Worte. Ein Lauschen, 
das trauert  – ohne Klage. Ein Lauschen, das liebt  – ohne zu 
greifen. Dieses Lauschen ist die Wurzel jeder echten Beziehung. 
Ohne das gibt es kein wirkliches Gespräch. Kein Vertrauen. 
Kein Wunder.

      �         



19

Vielleicht hast du aufgehört zu hören, weil du dachtest, Stille 
sei Leere. Weil du dachtest, das Wesentliche müsse laut sein, 
um wahr zu sein. Doch das Entscheidende ruft nicht. Es wartet. 
Es bedrängt dich nicht. Es flieht, wenn du es erzwingen willst. 
Und es kehrt zurück, wenn du weich wirst.

Wann hast du zum letzten Mal gelauscht, ohne wissen zu wol-
len, was die Antwort ist?

Vielleicht ist das Lauschen selbst schon eine Form von Glauben: 
darauf zu vertrauen, dass es da etwas gibt, das gehört werden 
will – in dir, in der Welt, im anderen. Nicht weil es dir nützt. 
Nicht weil du etwas damit tun kannst, sondern weil es lebendig 
ist. Und weil du lebendig bist.

Vielleicht ist deine Sehnsucht nicht das, was gehört werden 
will, sondern das, was in dir hören will. Vielleicht ist sie das 
Lauschen selbst – eine Bewegung des Herzens, die nicht fragt, 
was sie bekommt, sondern was sie berühren darf.

Wenn du heute jemandem begegnest, versuch es. Nicht mit ei-
nem schnellen Rat. Nicht mit einer klugen Geschichte. Versu-
che einfach zu lauschen. Offen. Wach. Weich. Und dann spür, 
was geschieht. Vielleicht verändert sich nicht die Welt. Aber 
etwas in dir beginnt sich zu bewegen. Und das genügt.

Man muss das Lauschen hüten wie ein brennendes Licht in 
der hohlen Hand, damit kein Wind es löscht – nicht der Wind 
der Gedanken, nicht der der Gewohnheit. Denn was sich zeigt, 
wenn du lange genug still bleibst, ist kein Klang, sondern ein 
Wesen. Etwas, das sich dir nicht gibt, wenn du es willst, son-
dern nur, wenn du aufhörst, etwas zu wollen. Vielleicht ist das 
Lauschen nicht das Entgegennehmen einer Stimme, sondern 
das Dasein für das Unausgesprochene. Und du selbst wirst 
in diesem Hinhören durchlässig, licht, beinahe lautlos  – wie 

      �         



20

ein Fenster, das sich nicht selbst betrachtet, sondern das Licht 
durchlässt.

Denn das Lauschen ist kein Mittel. Es ist schon das Ziel. Ein 
Ziel, das dich fragt: Wenn dein Leben eine Frage wäre, wie würde 
sie lauten? 

      �         


