Ahmad Milad
Karimi

VIER TURME




Inhalt

Zur Einfithrung

10

11

12

13

14

15

Welchen Namen wiirdest du dir selbst geben? ... ...

Wem gehort dein Leben? ... ... ..

Wann hast du zum letzten Mal
wirklich gelauscht? .. ..........

Wer wirst du ohne dein Warum? . . .

Bist du noch auf dem Weg —
oder nur unterwegs? . ..........

Was in dir wartet auf deine Stimme?

Kann man Gott verlieren? . ......
Was ist die Mitte deiner Angst? . . . .
Was trigt dich, wenn du fallst? . . ..
Was in dir ist noch ungeboren? . . ..
Wo endet deine Sprache? ........
Worauf wartestdu? ...........
Ist deine Sehnsucht Fluch oder Fliigel?
Kannst du dir selbst vergeben? . . ..

Wie klingt deine Stille? . ........

14

17

21

24
27
31
35
38
4
44
47
50
53

56



16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

Was willst du nicht wissen? .. ...............
Wann beginntdeinJetzt? ... ................
Wem gehort deine Zeit? .. ..................
Welche Wunde hat dich ge6ffnet? . ............
Was hastduverlernt? . ....................
Liebst du, was du geworden bist? . .............
Wohin geht deine Frage, wenn du betest? . .......
Was bedeutet es, wachzusein? ...............
Gibt es in dir etwas Unzerstorbares? . ...........
Wie viele Leben tragstduindir? . .............
Was wire, wenn du nichts mehr leisten miisstest? . . . .
Was in dir stirbt, wenn du dich anpasst? . ........

Wie gehst du mit dem um, was dir fehlt? ... ......

Was wiirdest du tun,

wenn du keine Angst mehr hdttest? . ...........
Kannst du dich selbst aushalten? ... ...........
Was wire, wenn du angekommen wérst? ... ......
Was soll durch dich hindurchscheinen? .........
Was ist firdichTrost? ... ....... ... .. ......
Wo wohnstduindirselbst? . ................
Was willst du wirklich loslassen? . ... ..........
Wer spricht, wenn du schweigst? . .............

Was bleibt, wenn du nicht mehr funktionierst? . . . . .

59

62
65
68
71
74
78
81
85
88
91
94

96

105
108

111

117
120

123



38 Bist du bereit, dichneuzusehen? . .............. 127
39 Wer warst du, wenn du dich erinnern konntest? . .. .. 130

40 Wenn dein Leben eine Frage wire,
wie wiirde sielauten? .. ........... .. .. ..... 133

Uberden Autor ... ... ... ..., 139



Fiir meine Lehrerin Heidemarie Ley-Kohler
und meinen Lehrer Karl-Heinz Kohler,

die mich friih zum Fragen

ermutigt haben.



Zur Einfihrung

Es gibt Augenblicke, in denen das Leben innehilt — nicht weil
wir es geplant hitten, sondern weil uns etwas zum Stehen
bringt. Ein Gedanke, der hiangen bleibt. Ein Blick, der uns ver-
stort. Eine Erinnerung, die plétzlich wiederkehrt. Und inmit-
ten all dessen taucht sie auf: eine Frage. Leise, unbeirrbar, wie
ein Hauch, der nicht vergeht.

Die Welt ist voller Deutungen, Handlungsanleitungen, Strate-
gien. Und doch bleibt das Entscheidende ungesagt. Denn Ant-
worten tragen nur bis zu einem bestimmten Punkt. Dahinter
beginnt das, was sich nicht einholen ldsst — das Offene, die Fra-
gen, das Unfertige. Vielleicht ist gerade das der Ort, an dem wir
das Leben wirklich beriihren.

Dieses Buch will kein Lehrbuch sein, keine Sammlung ferti-
ger Wahrheiten. Es will eine Bewegung anstof3en: von Frage
zu Frage. Jede dieser Fragen ist ein Tor, durch das das Leben
hindurchschimmert — manchmal in seiner Schonheit, manch-
mal in seiner Zerbrechlichkeit, immer aber in seiner Tiefe. Die
Fragen wollen nicht endgiiltig beantwortet werden. Sie wollen
nachhallen. Deshalb endet jedes Kapitel mit derselben Frage:
Wenn dein Leben eine Frage wiire, wie wiirde sie lauten?

Warum gerade diese Frage? Weil sie alles aufnimmt, was wir an
uns selbst und an der Welt erfahren. Weil sie nicht losbar ist,
nicht zu Ende zu denken. Sie ist keine Forderung, kein Ratsel,
kein Test. Sie ist eine Einladung, das Leben nicht als Besitz zu
sehen, sondern als Gesprich, das uns mitnimmt ins Offene.



Menschliche Sehnsucht nach Sinn, Tiefe, Spiritualitét ist nicht
mit einfachen Losungen oder Selbstoptimierungskursen zu
stillen. Dieses Buch mdchte eine Moglichkeit anbieten, nach
einer Spiritualitdt zu suchen, die fiir alle offen ist — in einer
Sprache, die das Unausgesprochene ernst nimmt und die Fra-
gen nicht zahmt, sondern ihnen Raum gibt.

Die Gedanken, die hier entfaltet werden, sind nicht an eine ri-
tuelle Praxis oder an eine bestimmte Religion gebunden. Sie
lassen sich weder exklusiv aus einer Tradition ableiten, noch
sind sie getarnte Verkiindigung. Vielmehr sind sie inspiriert
von dem, was Menschen aller Zeiten erfahren haben: dass Le-
ben mehr ist als Funktionieren, dass Fragen tiefer reichen als
Antworten und dass Sehnsucht nicht nach Konfession fragt. In
diesem Sinn versteht sich das Buch als Einladung zu einer Spi-
ritualitat, die von jedem geteilt werden kann, der den Mut hat,
seine eigene Frage zu horen.

Die Texte dieses Buches sind Meditationen, kleine Wege, tas-
tende Erkundungen. Sie fithren nicht zu einer Antwort, son-
dern zu einem inneren Ort, an dem du still wirst, wacher wirst,
offener wirst. Jeder Gedanke, jede Frage, jede Seite soll nicht
belehren, sondern beriihren, dich tiefer in dein Leben hinein-
fihren.

Am Ende bleibt das Staunen: dass dein Leben dich meint, dass
es dich sucht, dass es dir immer wieder die gleiche Frage stellt —
nicht um dich festzulegen, sondern um dich zu 6ffnen.

Wenn dein Leben eine Frage wiire, wie wiirde sie lauten?

10



Welchen Namen wiirdest du
dir selbst geben?

Du trégst einen Namen. Vielleicht héttest du ihn dir nie ausge-
sucht. Er begleitet dich, seit du dich erinnern kannst. Er steht
auf Papieren, in Dokumenten, in Zeugnissen, in fremden Miin-
dern. Aber hat er je dich selbst gemeint?

Ein Name ist mehr als ein Rufzeichen. Er ist eine Deutung,
eine Form, ein Rahmen. Er sagt nicht nur, wer du bist, sondern
auch, wie du verstanden wirst. Manchmal ist er wie ein Kleid,
das zu eng geworden ist. Manchmal wie ein Echo, das nicht
mehr zu dir passt. Und manchmal ist er ganz still geworden,
weil du dich selbst nicht mehr gerufen hast.

Welchen Namen wiirdest du dir geben, wenn niemand es
wiisste? Wenn du keinen Erwartungen mehr folgen miisstest?
Wenn du dich nicht erkldren, nicht gefallen, nicht wiederer-
kennen miisstest?

Vielleicht wiirdest du dich neu benennen. Nicht mit einem
Wort, das besser klingt, sondern mit einem, das néher ist. Ei-
nes, das nicht an das ankniipft, was andere in dir sehen, sondern
an das, was in dir selbst ruft — zart, ungeformt, urspriinglich.

In alten Geschichten tragen Menschen neue Namen, wenn sie
verwandelt wurden. Wenn sie sich neu gesehen, neu erfahren,
neu gewagt haben. Der Name markiert nicht nur die Verénde-
rung. Er ist die Verdnderung. Er ist ein Zeichen: Ich bin nicht
mehr der, der ich war. Und: Ich bin zugleich mehr ich selbst als
je zuvor.

11



Wie wiirdest du dich nennen, wenn du dich nennen diirftest?

Nicht alle Namen sind ausgesprochen. Manche sind Erinne-
rungen. Manche sind Wunden. Manche sind Hoffnungen, die
nie geboren wurden. Und manche sind verborgen wie ein zwei-
tes Herz, das in dir schlédgt, aber keinen Laut macht — bis du
ihn horst.

Ein Name kann dich aufrichten — oder dich fesseln. Er kann
dich erinnern — oder dich entstellen. Es kommt darauf an, ob
er zu dem passt, was du geworden bist. Und ob du bereit bist,
das zu werden, was dein Name ruft.

Vielleicht ist dein wahrer Name kein Wort. Vielleicht ist er ein
neuer Mut, ein Blick, ein Schweigen, das dich tréagt. Vielleicht
bist du schon langst gemeint, ohne je benannt worden zu sein.
Und vielleicht beginnt deine Freiheit nicht dort, wo du dich
erklarst, sondern dort, wo du dich horst — unterhalb aller Zu-
schreibungen.

Welchen Namen wiirdest du dir geben, wenn du dich nicht
mehr verstecken miisstest?

Du kannst ihn nicht erfinden. Du kannst ihn nicht machen,
aber du kannst still genug werden, um ihn zu horen. In den
Nichten, in den Rissen, in den Zwischenrdumen des Alltags.
Und wenn du ihn horst, wirst du wissen: Er kommt nicht von
auflen. Er war immer da.

Du wirst dich nicht umbenennen, um anders zu wirken. Du
wirst dich rufen, um endlich du zu sein.

Und vielleicht ist es gar nicht ein neuer Name, sondern ein neu-
er Klang. Dieselben Buchstaben, dieselbe Form — aber anders
gesprochen. Nicht wie ein Etikett, sondern wie ein Gebet.

12



Es gibt einen Namen in dir, den niemand kennt. Nicht weil du
ihn geheim hiltst, sondern weil er nicht auf der Zunge liegt,
sondern im Innersten. Er wird nicht gerufen — er ruft.

Vielleicht ist es der Name, mit dem dich das Leben selbst meint.
Jener Name, den niemand fiir dich gewéhlt hat. Und der den-
noch dir gehort. Nicht weil du ihn besitzt, sondern weil du in
ihm aufgehoben bist.

Welchen Namen wiirdest du dir geben, wenn du dich lieben
wiirdest?

Vielleicht wiirdest du dich zirtlicher nennen, sanfter, wahrer.
Vielleicht wiirdest du dich nennen wie jemand, den du vermisst
und endlich wiederfindest. Vielleicht wiirdest du sagen: Ich bin
nicht nur das, was man in mir sieht. Ich bin auch das, was in
mir atmet, was mich tragt, was mich ruft — aus einer Tiefe, die
ich kaum verstehe.

Und vielleicht wiirdest du diesen Namen nicht behalten. Viel-
leicht wiirdest du ihn nur fliistern. Nicht um dich abzugrenzen,
sondern um dich zu erinnern. Daran, dass du mehr bist als ein
Bild, mehr als ein Lebenslauf, mehr als ein Konstrukt. Du bist
gemeint. Du bist gerufen. Du bist ein Anfang.

Du kannst dich nicht neu erfinden, aber du kannst dich neu
erinnern. An den Moment, in dem du dachtest, du hattest dich
verloren. Und dann entdecktest: Du warst nicht verschwunden.
Du warst nur ungenannt.

Und leise wird sich eine Frage in dir formen, nicht wie ein Zwei-
fel, sondern wie ein Ursprung: Wenn dein Leben eine Frage wiire,
wie wiirde sie lauten?

13



Wem gehért dein Leben?

Es gibt Tage, da halten wir inne — nicht weil wir es wollen, son-
dern weil etwas in uns stillsteht. Ein Gedanke bleibt hangen,
ein Blick schweift ab, eine Erinnerung steigt auf. Und mitten in
all dem taucht eine Frage auf. Nicht laut. Nicht aggressiv. Eher
wie ein Hauch. Aber sie ldsst uns nicht mehr los: Wem gehort
dein Leben?

Es gibt in jedem Leben einen stillen Punkt, an dem man nicht
weiterweif$, nicht weil man versagt hitte, sondern weil man das
Eigene beriihrt hat. Dieser Punkt, an dem die Dinge nicht mehr
benannt werden wollen, sondern gespiirt. Dort verliert das Le-
ben seine Formen — und beginnt zu leuchten. Vielleicht gehort
es dir nicht, weil du es nicht greifen kannst. Vielleicht gehort es
dir nicht, weil du es erst dann leben kannst, wenn du es nicht
besitzen willst. In diesem Augenblick wird aus dir ein Horender.
Ein Tréager. Ein Hauch von Ewigkeit in menschlicher Gestalt.

Und wenn du lange genug dort verweilst — nicht aus Angst,
sondern aus Wachheit —, dann beginnt das Leben in dir zu
sprechen. Nicht laut, nicht in Sétzen, sondern in Bewegungen.
In einer Wérme, die aus keinem Kalenderspruch stammt. In
einer Ahnung, die kein Ziel braucht. Dann wirst du nicht mehr
fragen, wem dein Leben gehort. Du wirst still. Und das Leben
wird durch dich hindurch ein Gesicht finden, das es noch nie
hatte — deines.

Wir sagen: mein Tag, meine Entscheidung, meine Geschichte.
Als hitten wir das alles gemacht. Aber wenn du zuriickblickst:
Hast du es gewidhlt, geboren zu werden? Hattest du Einfluss
auf den ersten Moment deines Daseins? Den Ort, an dem du

14



aufgewachsen bist? Die Sprache, die dir als erste zugefallen ist?
Was an dir ist wirklich deins?

Das Leben ist dir gegeben worden. Vielleicht nicht von jeman-
dem. Vielleicht nicht mit Absicht. Aber es ist dir zugefallen —
wie ein Lichtstrahl, der sich nicht erklaren muss. Du kannst
es gestalten. Du kannst Entscheidungen treffen, Wege gehen,
etwas daraus machen. Doch das Grundlegende — dass du da
bist — ist nicht dein Werk. Du bist nicht Eigentiimer deines Le-
bens. Du bist der, der es bewohnt.

Und doch leben viele, als miissten sie ihr Leben vor sich und
vor anderen rechtfertigen. Als miisste es effizient sein, sinnvoll,
bewiesen vor der Welt. Sie fragen nicht mehr, wem es gehort,
sondern ob es gelingt. Aber vielleicht ist das die falsche Fra-
ge. Vielleicht geht es nicht um Erfolg oder Scheitern, sondern
um Zugehorigkeit. Um die innere Beziehung zu dem, was dich
tragt. Denn dein Leben gehort nicht dem Urteil anderer. Nicht
dem Kalender, nicht dem Konto, nicht dem Ruf.

Manche sagen: Mein Leben gehort mir. Andere sagen: Es gehort
Gott. Wieder andere: Es gehort meiner Familie, meinen Kin-
dern, meinem Auftrag. In jeder dieser Antworten steckt ein Teil
der Wahrheit. Doch wenn du tiefer spiirst, merkst du vielleicht:
Das Leben gehort sich selbst. Es flief3t durch dich hindurch, es
spricht mit deiner Stimme, es trdumt in deinen Néchten, aber
es bleibt ein Geheimnis, das du nicht greifen kannst.

Du bist nicht der Ursprung deines Lebens. Aber du bist sein
Ort. Du bist das Gewebe, durch das es hindurchscheint. Du bist
das Echo, das es weitertrdgt. Und genau darin liegt deine Ver-
antwortung: nicht zu besitzen, nicht zu kontrollieren, sondern
zu empfangen. Wach, hellhorig, bereit.

Was wiirde sich veriandern, wenn du dein Leben nicht mehr
verteidigen miisstest? Wenn du nicht mehr beweisen miisstest,

15



dass du es richtig machst? Wenn du aufhoren wiirdest, es zu
optimieren — und anfangen wiirdest, es zu bewohnen? Nicht in
der Angst, etwas zu verpassen, sondern mit dem Staunen dari-
ber, dass du da bist. Jetzt und hier.

Vielleicht wiirdest du achtsamer mit dir selbst umgehen. Und
mit anderen. Du wiirdest merken: Wenn dir das Leben nicht
gehort, dann gehort dir auch nicht die Zeit der anderen. Dann
ist jedes Gesprdch ein Geschenk. Jede Begegnung eine Einla-
dung. Jeder Fehler eine Spur. Und jeder Schmerz ein Zeichen,
dass du fiihlst, dass du da bist, dass du dich nicht abgeschlossen
hast.

Wem gehort dein Leben?

Diese Frage ist kein Urteil, kein Test, kein Ritsel. Sie ist der

Raum, in dem du neu beginnen kannst. Jeden Tag. Es ist etwas,
das dich ruft.

Wenn du heute auf dein Leben blickst — mit allem, was war,
mit allem, was offenbleibt —, dann frage dich: War ich wirk-
lich da? Habe ich es gespiirt? Habe ich geantwortet? Habe ich
gelauscht?

Denn vielleicht gehort dein Leben nicht dir. Aber du gehérst
ihm. Und es wartet auf dich.

Denn das Leben, das dir anvertraut ist, kann zur Einladung
werden. Nicht alles musst du verstehen. Nicht alles musst du
lenken. Aber alles darfst du beriihren. Mit deinem Blick, dei-
nem Atem, deiner Gegenwart. Und vielleicht ist das schon ge-
nug. Vielleicht ist genau das der Anfang, bei dem du spiirst,
dass du gemeint bist — und dass dein Leben dich sucht, so wie
du es suchst. Jetzt. In dir.

Ein Neuanfang, der dich fragt: Wenn dein Leben eine Frage wiire,
wie wiirde sie lauten?

16



Wann hast du zum letzten Mal
wirklich gelauscht?

Es gibt ein Horen, ein Lauschen, das tiefer reicht als die Stim-
me, die es auslost. Es ist ein Horen mit dem ganzen Wesen —
nicht um zu antworten, um darauf zu reagieren, sondern um
gegenwirtig zu sein. Wann hast du zum letzten Mal so gehort?
Ohne Plan, ohne Zweck, nur ganz Ohr?

Vielleicht ist Lauschen das Zartlichste, was wir tun konnen. Es
verlangt nicht nach Worten. Es will nicht besitzen, nicht ver-
bessern, nicht beeindrucken. Es ist einfach da — wie ein stil-
les Versprechen, das den anderen atmen ldsst. Wer wirklich
lauscht, gibt Raum. Wer wirklich lauscht, verlasst sich selbst,
ohne sich zu verlieren.

Wir leben aber in einer Zeit, in der das Laute zdhlt. Wer viel
sagt, gilt als stark. Wer unterbricht, wird gehért. Wer performt,
bekommt Applaus. Stillsein wird verwechselt mit Schwiche,
Lauschen mit Passivitat. Dabei ist es das Lauschen, das die Tir
zu einer anderen Welt 6ffnet, in der nicht das Ich, sondern das
Du, das Wir beginnt zu leuchten.

Lauschen heifdt: Ich bin da, aber es geht um dich. Ich bin da,
um das, was in dir lebt, wahrzunehmen, auch wenn du selbst
es vielleicht noch nicht sagen kannst. Vielleicht gerade dann.
Denn wahres Lauschen hort nicht nur das Gesagte. Es hort das
Ungesagte mit. Es hort die Pause. Das Zogern. Die Sehnsucht
zwischen den Worten.

Wann hast du zum letzten Mal so zugehort — dir selbst so zu-
gehort?

17



Auch in dir gibt es eine Stimme, die nicht laut wird. Eine Re-
gung, die sich nicht durch Gedanken &uflert, sondern in einer
Ahnung. Du kennst sie vielleicht vom frithen Morgen, wenn
der Tag noch nicht begonnen hat. Oder vom Moment nach ei-
nem Streit, wenn das Herz nach etwas sucht, das nicht verletzt.
Diese Stimme spricht nicht in Argumenten. Sie flistert. Und
sie wartet — darauf, dass du sie ernst nimmst.

Oft haben wir verlernt, uns selbst zuzuhdren. Stattdessen spre-
chen wir zu uns. Wir erklaren uns. Wir bewerten, was wir
fithlen. Wir jagen nach Losungen auf Fragen, die wir nicht ge-
stellt haben. Aber was, wenn es nicht um Antworten geht? Was,
wenn es darum geht, endlich still genug zu werden, damit sich
das zeigen kann, was in uns verborgen liegt?

Ein Mensch, der lauscht, verindert die Welt — nicht durch
Macht, nicht durch Lautstérke, sondern durch Gegenwart. Er
verlangsamt. Er schenkt Vertrauen. Er weckt etwas auf, das
sonst nicht geboren worden wire. Lauschen ist ein Akt der
Zirtlichkeit. Eine Form von Mut. Eine spirituelle Geste. Denn
wer lauscht, gibt sich hin — dem, was geschieht, dem, was lebt,
dem, was sich zeigt, ohne dass es sich rechtfertigen muss.

Lauschen ist nicht blo Horen. Es ist ein Erspiiren. Eine leise
Hinwendung zum Wesentlichen. Du kannst sie {iben — in der
Stille, im Gesprich, im Gebet, im Blick in die Augen eines an-
deren Menschen. Du kannst lernen, ohne dich vorzubereiten.
Ohne etwas festzuhalten. Einfach da sein und das aufnehmen,
was geschieht — nicht als Zuschauer, sondern als Teil davon.

Es gibt ein Lauschen, das betet — ohne Worte. Ein Lauschen,
das trauert — ohne Klage. Ein Lauschen, das liebt — ohne zu
greifen. Dieses Lauschen ist die Wurzel jeder echten Beziehung.
Ohne das gibt es kein wirkliches Gesprich. Kein Vertrauen.
Kein Wunder.

18



Vielleicht hast du aufgehort zu horen, weil du dachtest, Stille
sei Leere. Weil du dachtest, das Wesentliche miisse laut sein,
um wahr zu sein. Doch das Entscheidende ruft nicht. Es wartet.
Es bedringt dich nicht. Es flieht, wenn du es erzwingen willst.
Und es kehrt zuriick, wenn du weich wirst.

Wann hast du zum letzten Mal gelauscht, ohne wissen zu wol-
len, was die Antwort ist?

Vielleicht ist das Lauschen selbst schon eine Form von Glauben:
darauf zu vertrauen, dass es da etwas gibt, das gehort werden
will — in dir, in der Welt, im anderen. Nicht weil es dir niitzt.
Nicht weil du etwas damit tun kannst, sondern weil es lebendig
ist. Und weil du lebendig bist.

Vielleicht ist deine Sehnsucht nicht das, was gehort werden
will, sondern das, was in dir horen will. Vielleicht ist sie das
Lauschen selbst — eine Bewegung des Herzens, die nicht fragt,
was sie bekommt, sondern was sie beriihren darf.

Wenn du heute jemandem begegnest, versuch es. Nicht mit ei-
nem schnellen Rat. Nicht mit einer klugen Geschichte. Versu-
che einfach zu lauschen. Offen. Wach. Weich. Und dann spiir,
was geschieht. Vielleicht verdndert sich nicht die Welt. Aber
etwas in dir beginnt sich zu bewegen. Und das geniigt.

Man muss das Lauschen hiiten wie ein brennendes Licht in
der hohlen Hand, damit kein Wind es 16scht — nicht der Wind
der Gedanken, nicht der der Gewohnheit. Denn was sich zeigt,
wenn du lange genug still bleibst, ist kein Klang, sondern ein
Wesen. Etwas, das sich dir nicht gibt, wenn du es willst, son-
dern nur, wenn du aufhorst, etwas zu wollen. Vielleicht ist das
Lauschen nicht das Entgegennehmen einer Stimme, sondern
das Dasein fiir das Unausgesprochene. Und du selbst wirst
in diesem Hinhoren durchlassig, licht, beinahe lautlos — wie

19



ein Fenster, das sich nicht selbst betrachtet, sondern das Licht
durchlasst.

Denn das Lauschen ist kein Mittel. Es ist schon das Ziel. Ein
Ziel, das dich fragt: Wenn dein Leben eine Frage wiire, wie wiirde
sie lauten?

20



