Das

Leben
\ umarmen

a

VIER TURME .

P

Y7




nhalt

Begliickend
7

Das Leben ist schon
9

Fest verwurzelt und doch frei
27

Nicht perfekt und doch vollkommen
43

Wege und Umwege
65

Vom Alterwerden
87

Das Leben umarmen
105







egliickend

Das Leben zu umarmen bedeutet fiir mich, das Schone zu
umarmen, das mir in der Natur oder in der Kunst begegnet.
Ich nehme das Schone in mich auf, damit es mich in Beriih-
rung bringt mit dem Schonen in mir, mit der inneren Heimat,
zu der es mich fithren mochte.

Das Leben zu umarmen bedeutet fiir mich aber auch, den ver-
gangenen Tag, das vergangene Jahr, meine bisherigen Lebens-
jahre zu umarmen. Wenn ich mein Leben umarme, schaue
ich dankbar darauf. In dieser dankbaren Umarmung ver-
wandelt sich alles, was mich bedrangt und tiberfordert hat,
in den Reichtum meines Lebens. Alles, was ich erlebt habe,
gehort zu mir. Es macht mich innerlich wertvoll und reich.

Am Ende eines Vortrags lade ich die Menschen gerne ein,
aufzustehen und die Hiande iiber der Brust zu kreuzen, sich
selbst zu umarmen. Das Kreuz ist ein Bild fur alle Gegen-
satze, die wir in uns finden. So umarme ich das Starke und
Schwache in mir, das Gesunde und das Kranke. Maria um-



armt ihr Kind auf der Flucht nach Agypten. So umarme ich
in mir das verletzte Kind, das verlassene, iibersehene, nicht
gentigende Kind. Der Engel umarmt das Kind, um es vor Ge-
fahren zu schiitzen.

Anstatt gegen das Leben zu rebellieren, das uns zugemutet
wird, ist es besser fur uns, es zu umarmen. Dann erleben wir
die Welt und das Leben nicht mehr als feindlich und bedroh-
lich. Es wird vielmehr ein Teil von uns, es wird verinnerlicht

und verliert daher das Bedringende.

Es ist unsere Entscheidung, ob wir tiber das Leben jammern,
das uns zugemutet wird, oder ob wir es umarmen. Wenn wir
es umarmen, wird es verwandelt und wir kommen in Beriih-
rung mit unserem wahren Selbst, mit dem heiligen Raum in
uns, zu dem das Bedrangende der Welt keinen Zutritt hat,
in dem wir frei sind von den Erwartungen und Bewertungen
der Menschen, in dem wir ganz wir selbst sind, ohne Druck,

uns behaupten oder rechtfertigen zu miissen.

So wiinsche ich Thnen, dass die Gedanken dieses Buches Th-
nen helfen, Thr Leben zu umarmen und so in unserer stiir-
mischen Zeit das Schone und Begliickende zu erleben, das
in uns ist und das uns auch von aufsen begegnet, wenn wir

dafiir offen sind.

Ihr
P. Anselm Griin



@as Leben ist schon




ie Seele nahrt sich von dem, an dem sie sich freut«,

sagt Augustinus. Wir werden nicht nur durch das
gendhrt, was wir essen. Die Freude an den Dingen ist die ei-
gentliche Nahrung, die unsere Seele nihrt. Von der Freude
wird die Seele satt. Sie wird so starker und kraftvoller.

Die Freude hat eine therapeutische Funktion. Sie macht den
Menschen innerlich gesund, sie schenkt ihm Lebendigkeit
und Lust. Sie fithrt ihn aus der Vereinzelung heraus, in die
ihn die einengende Angst gedrangt hat, und fihrt ihn zur
Solidaritdt mit den Menschen.

Freude bringt in uns etwas in Bewegung. Sie ist eine heilen-
de und anregende Kraft. Sie erzeugt Lebendigkeit, und sie
treibt zu einem Handeln an, das auch fiir andere Menschen
heilsam ist.

»Freude ist der Ausdruck eines erfiillten Lebens«, meint der
griechische Philosoph Aristoteles. Die intensivste Freude emp-
findet der, der seine Fahigkeiten verwirklicht und dessen Ak-
tivitat durch keine inneren oder duf$eren Blockaden behindert
wird. Wer sein Leben selbst gestaltet und wer kreativ ist, der
erlebt auch Freude.

10



Jh kann mich bewusst fiir die Freude entscheiden oder

aber fur das Jammern uber alles, was schwierig ist.
Die Entscheidung zur Freude tberspringt die negativen Aspek-
te des Lebens nicht. Aber sie bleibt nicht bei der Dunkelheit
stehen. Sie sieht auch im Dunkeln noch ein Licht leuchten. Sie
sucht nach dem Licht in allem, was uns begegnet.

Freude ist Ausdruck von Lebendigkeit und Lebensfiille. Sie
ist Ausdruck eines Lebens, das wir mit aller Leidenschaft
leben und in dem wir alle unsere Fahigkeiten entfalten, die
Gott uns geschenkt hat.

Freude ist Ausdruck des inneren Einklangs, des Ausgesohnt-
seins mit sich selbst. Freude ist eine Entscheidung fuir das Le-
ben, das man lebt. Man will kein anderes und schielt nicht
nach dem Leben der anderen.

Freude hat auch mit der Entscheidung zu tun: Ich entscheide
mich fiir mich selbst. Ich erlaube mir, so zu sein, wie ich bin.
Ich hore auf, mich stindig zu entwerten, mich mit anderen
zu vergleichen. Ich bin ich. Ich bin von Gott geschaffen. Ich
bin Gottes geliebter Sohn, Gottes geliebte Tochter.



em Menschen, der einen Blick fir die Schonheit der

Schopfung hat, bieten sich taglich tausend Gelegen-
heiten zur Freude. Schon wenn ich in der Frithe das Fenster
offne, kann ich mich an der frischen Luft freuen, die mein
Zimmer durchdringt. Oder wenn die Sonne gerade aufgeht,
kann ich mich am milden Morgenrot freuen.

Ich kann mich freuen am schonen Weg, an der Stille, die der
Wald mir schenkt. Ich nehme den Geruch des Waldes oder
der Wiese wahr, ich freue mich an der Lebendigkeit, die mich
umgibt, am Zwitschern der Vogel, am Rauschen des Wal-
des, am leisen Wehen des Grases, an den Grillen, die zirpen.
Es kommt nur darauf an, dass ich ganz im Augenblick bin
und bewusst die Natur wahrnehme. Dann gibt es gentigend
Grunde, mich zu freuen.

Die Schonheit der Schopfung erzeugt von selbst in uns Freu-
de. Aber es braucht auch die Offenheit dafiir. Wenn ich be-
wusst die Schonheit der Schopfung wahrnehme und mich
daran freue, dann ist das gesundheitsfordernd, dann tut das
nicht nur dem Leib, sondern auch der Seele gut, dann wer-
den meine Augen leuchten, und das Leben in mir bliiht auf.

12



% ir konnen das Leben schoner machen. Wir begeg-

nen nicht nur der schonen Schopfung. Wir sind
auch selbst Schopfer des Schonen. Wir konnen diese Welt
schon machen, in ihr eine Spur der Schonheit eingraben. Und
damit konnen wir einen wesentlichen Beitrag leisten zur Hu-
manisierung der Welt, aber auch zur gesundheitlichen Vorsor-
ge fur die Menschen. Denn das Schone bringt den Menschen
in Bertihrung mit dem Heilen und Schonen in seiner Seele.
Das Schone ist heilsam fiir unsere Seele.

Ich habe mich immer wieder gefragt, wie das Schone auf mich
wirkt, was es mit meiner Seele und mit meinem Leib macht.
Und ich habe festgestellt, dass das Schone wie ein Zufluchts-
ort der Seele ist, an dem sie mitten in den Turbulenzen dieses
Lebens ausruhen kann.

Fir mich ist die Hinwendung zum Schonen eine Riickgewin-
nung des Trostes in unserer irdischen Existenz mit all den
Bedrohungen und Gefihrdungen, denen wir ausgesetzt sind.
Gerade wenn ich mich ganz der Arbeit an dieser Welt ver-
schreibe, brauche ich das Schone als Zufluchtsort der Seele
und als Trost mitten in all der Trostlosigkeit, der ich in den
Gesprichen mit Menschen manchmal begegne.



&?\ii/r manche, die sonst eher Probleme mit der Kirche

oder mit dem christlichen Glauben haben, ist das
Schone der Ort, an dem sie Gott erfahren oder zumindest
offen sind fur die Spur, die Gott in die Welt eingegraben hat.
So ist das Schone heute in unserer sikularisierten Welt der
Ort, an dem wir uns tiber Glauben und Unglauben unter-
halten konnen. Fir viele kann es ein weltlicher Zugang zur
Spiritualitit sein.

Schonheit ist jedoch mehr als die duflere Erscheinung. Ein
Korper ist schon, wenn sich eine schone Seele darin ausdriickt.
Und letztlich ist ein Mensch schon, wenn er sich liebevoll an-
schaut. Denn das Wort »schon« hangt auch mit dem Wort
»schauen« zusammen. Schonheit hat immer auch mit Liebe
zu tun. Nur wer sich selbst liebevoll anschaut, ist schon. Wer
sich selber hasst, ist hasslich.

Das gilt auch fiir die Beziehung zu anderen: Wer andere hasst,
macht sie hisslich und wird selber dabei hisslich. Und wer
andere liebevoll anschaut, der entdeckt ihre Schonheit. Die
Schonheit ist im anderen. Aber es braucht auch eine Bereit-
schaft von unserer Seite, diese Schonheit wahrzunehmen.
Und die eigentliche Bedingung, um Schonheit im anderen
wahrzunehmen, ist die Liebe, der liebevolle Blick auf ihn.

14



b wir etwas als schon empfinden, hingt allein von un-

serem Urteil ab. Aber das Schone hat aus sich heraus
keine heilende Wirkung. Nur wenn wir etwas als schon emp-
finden, tut es uns gut. Letztlich legen wir nur unser Gefiihl
von Schonheit in die Dinge hinein.

Platon betont, dass das Schone aus der Welt Gottes in unse-
re irdische Welt einbricht. Wenn wir heute also das Schone
schauen, dann bringt es uns in Berithrung mit unserer See-
le, die vor ihrer Einkorperung in unseren Leib das Schone in
seiner urspriinglichen Gestalt geschaut hat. Die Liebe — so
sagt Platon — wurde am Anfang aus der Schonheit geboren,
und seitdem erwuchs aus der Liebe zum Schonen alles Gute
fir Gotter und Menschen.

Wenn die Seele das Schone wahrnimmt, erwacht sie, wird
gekraftigt, und ihr wachsen ewige Fliigel.



laton ist weiterhin der Meinung, dass die Erfahrung

der Liebe und des Schonen die menschliche Seele wie-
der in Berithrung bringt mit der urspriinglichen Welt der Ide-
en. Das Schone macht das Ideale sichtbar. In ihm leuchtet die
wahre Ordnung der Welt, leuchtet die ideale Welt, wie sie die
Gotter geschaffen haben, fiir den Menschen auf. Das Scho-
ne ist also ein Hereinleuchten des Gottlichen in unsere Welt.

Platon verbindet die Schonheit mit der Liebe. Letztere wurde
am Anfang aus der Schonheit geboren. Die Schonheit eines
Menschen, einer Landschaft erzeugt in uns Liebe, und um-
gekehrt erkennt unsere Liebe diese Schonheit. Jeder Mensch
ist schon. Aber es bedarf der Liebe, meine Schonheit zu er-
kennen. Wenn ich mich liebe, dann bin ich schon. Hisslich

erscheine ich mir nur, wenn ich mich hasse.

Das gilt auch im Blick auf die anderen: Erst durch die Liebe
erkenne ich die Schonheit meines Gegentibers.

16



