
Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   3 19.01.2026   11:50:50



5

Inhalt

Einleitung   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 7

Kapitel I

Die Benediktinische Spiritualität   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 17

Die drei Ebenen der benediktinischen Spiritualität   .   .   .   .   .   .   .   	 17

Drei Grundprinzipien benediktinischer Spiritualität   .   .   .   .   .   .   	 19

Kapitel II

Der Weg der Individuation  
nach C.  G.  Jung   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           	 21

Relativierung der Persona   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 23

Integration des Schattens   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 24

Integration von Anima und Animus   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 30

Der Weg zum Selbst   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 36

Kapitel III

Der Weg zum Selbst  
in der benediktinischen Spiritualität   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	 39

Relativierung der Persona   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 41

Integration des Schattens   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 42

Integration von Anima und Animus   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 45

Der Weg zum Selbst   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 51

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   5 19.01.2026   11:50:50



6 Inhalt

Kapitel IV

Die Regel Benedikts  
im Licht der Tiefenpsychologie   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 	 55

Der Prolog der Regel als Einladung zur Selbstwerdung   .   .   .   .   .   	 56

Demut als Weg zur Befreiung vom Ego   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 61

Beten und Selbsterkenntnis, Beten und Schattenarbeit   .   .   .   .   . 	 73

Die heilende Kraft der Rituale   .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 79

Der Abt als Bild für die Integration von Anima und Animus   .   	 83

Selbstwerdung als Ermöglichung von Gemeinschaft   .   .   .   .   .   .   	 90

Arbeit und Selbsterkenntnis   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 96

Selbstwerdung und Alltag   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 103

Kapitel V

Selbstwerdung in der Bibel   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    	 107

Die Bildhaftigkeit der Benediktinischen Spiritualität  
und die bildhafte Auslegung der Bibel    .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 107

Schritte zur Selbstwerdung   .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 113

Relativierung der Persona   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 113

Integration des Schattens   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 116

Integration von Anima und Animus   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 123

Weg zum Selbst   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 129 

Ein spirituell-psychologischer Weg –  
unterwegs zum Frieden   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      	 135

 

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   6 19.01.2026   11:50:50



7

Einleitung

Für manche klingt es wohl etwas fremd, wenn wir beide – 
Frau Dr. Hsin-Ju Wu und Pater Anselm Grün – ein Buch 
über die Betrachtung der benediktinischen Spiritualität 
im Licht der Tiefenpsychologie von C.  G.  Jung schreiben. 
Der Anstoß zu diesem Buch kam von Hsin-Ju, die in der 
Verbindung von Tiefenpsychologie und benediktinischer 
Spiritualität einen neuen Weg entdeckt hat, in Taiwan in 
Kursen über Spiritualität im Alter so zu sprechen, dass 
die Menschen  – auch die Nichtchristen  – davon berührt 
werden und darin eine Hilfe für ihr Leben entdecken kön-
nen. Ihre Erfahrungen in Taiwan und den gemeinsamen 
Kursen, die wir in Deutschland geben, haben uns dazu an-
geregt, systematischer über die Verbindung zwischen Tie-
fenpsychologie und benediktinischer Spiritualität nach-
zudenken und zu schreiben. So ist dieses Buch aus vielen 
gemeinsamen Gesprächen entstanden, in die Hsin-Ju we-
sentliche Gedanken eingebracht hat.

Hsin-Ju hat sich in den letzten Jahren immer mehr in die 
benediktinische Spiritualität vertieft und versucht heute, 
diese spirituelle Tradition auch in die reformierte Kirche 
in Taiwan, die Presbyterianische Kirche, hineinzubrin-
gen. Denn sie glaubt, dass diese Spiritualität der tiefsten 
Sehnsucht asiatischer Christen entspricht. Für sie als Geis-

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   7 19.01.2026   11:50:50



8 Einleitung

teswissenschaftlerin ist es ein zentrales Anliegen, wie wir 
Spiritualität, die oft nur in abstrakter Form zur Sprache 
kommt, konkret im Alltag verwirklichen können. In den 
letzten Jahren hat sie sich auch intensiv mit der Tiefenpsy-
chologie C.  G.  Jungs auseinandergesetzt. Das hat ihr gehol-
fen, die unbewussten Hindernisse auf unserem spirituel-
len Weg zu erkennen. 

Viele möchten diesen spirituellen Weg beschreiten. Aber 
sie überspringen, was es dazu an Voraussetzungen in ih-
rer Seele braucht. Die Folge ist, dass ihr Weg oft statt von 
Freiheit, von moralischen Forderungen geprägt ist  – und 
sie mit der Erfüllung dieser Forderungen völlig überfordert 
sind. Denn wenn man die unbewussten Tendenzen seiner 
Seele nicht erkennt und sich mit ihnen aussöhnt, kann der 
Weg nicht gelingen. 

In unseren gemeinsamen Gesprächen war es uns immer 
ein Anliegen, wie wir spirituelle Leitgedanken wie das An-
nehmen und das Loslassen konkret verwirklichen können. 
Aber was heißt das konkret? Es geht nicht nur darum, 
Emotionen und Leidenschaften anzunehmen, sondern 
auch die Kräfte, die im Unbewussten in uns wirken. Heil-
sam wird Spiritualität nur dann, wenn wir auch die unbe-
wussten Kräfte in uns respektieren. Die Tiefenpsychologie 
C.  G.  Jungs stellt eine gute Methode dar, sich selbst ehrlich 
zu erkennen. Sie verwirklicht das, was Benedikt von Nursia 
in seiner Regel als »Demut« beschreibt, als Mut, hinabzu-
steigen in die Tiefen des Unbewussten, damit alles in uns 
verwandelt wird. 

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   8 19.01.2026   11:50:50



9

Die Auseinandersetzung mit C.  G.  Jung hat uns als Auto-
ren einen neuen Blick auf die benediktinische Spiritualität 
eröffnet. Und sie hat uns dabei geholfen, die spirituellen 
Ziele, die uns Benedikt vor Augen führt, besser zu ver-
stehen und leichter zu erreichen. Spannend war für uns 
auch die Erkenntnis, dass sowohl in der Tiefenpsychologie  
C.  G.  Jungs wie auch in der Spiritualität und den Lehren 
der Wüstenväter die ehrliche Selbsterkenntnis im Zent-
rum steht. Den frühen Mönchen galt sie sogar als die Vor-
aussetzung wirklicher Gotteserkenntnis und Gottesbegeg-
nung. Umgekehrt kann der von ihrer Spiritualität geprägte 
Blick auf die Psychologie ihr vielleicht so etwas wie einen 
transzendenten Flügel verleihen. 

Dabei geht es uns nicht darum, die benediktinische Spiri-
tualität auf die psychologische Ebene zu reduzieren. Viel-
mehr ist es unser Anliegen, die therapeutische Dimension 
und die Weisheit des benediktinischen Weges aufzuzeigen. 
Es geht Benedikt um den Weg zu Gott, auf dem der Mönch 
immer mehr vom Geist Jesu durchdrungen und mit Gott 
eins wird. Doch das ist gleichzeitig immer auch ein Weg 
zum echten Menschsein, zum wahren Selbst. Jung geht es 
in seinem Ansatz um die Ganzwerdung des Menschen, um 
den Weg der Individuation, auf dem der Mensch zu sei-
ner Mitte, zu seinem Selbst gelangt. Der spirituelle Weg 
versteht unter dem Selbst das einmalige und unverfälsch-
te und ursprüngliche Bild, das Gott sich von jedem von 
uns gemacht hat. Wir unterscheiden daher zwischen dem 
Selbst als Zentrum der Ganzheit bei C.  G.  Jung und dem 
wahren Selbst, wie es die Mönchstradition als das Ebenbild 
Gottes beschreibt.

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   9 19.01.2026   11:50:51



10 Einleitung

In den gemeinsamen Gesprächen ist uns immer deutlicher 
geworden, wie wir die Beziehung zwischen Psychologie 
und Spiritualität beschreiben können. Wesentlich sind da-
bei drei Punkte:

1	 	Die Psychologie ist ein Instrument, das uns hilft, uns 
selbst genau zu erkennen, indem wir auch die eigenen 
Schattenseiten wahrnehmen, die Mechanismen, die 
uns daran hindern, wir selbst zu werden und zu sein. 
Die Wüstenväter wussten: Es gibt keine Gottesbegeg-
nung ohne ehrliche Selbstbegegnung. Die Psychologie 
hilft uns also dabei, ehrlich Gott zu begegnen.

2	 	Die Psychologie ist die kritische Instanz, die uns ein 
Gefühl dafür gibt, ob Spiritualität gesund oder krank 
macht. Immer dort, wo Spiritualität die dunklen Sei-
ten des Menschen überspringt, verdunkelt sie auch das 
Gottesbild. Und dort, wo Spiritualität von Verteufe-
lung anderer Glaubens- oder Denkrichtungen und von 
Ablehnung der Sexualität geprägt ist, macht sie Men-
schen krank. Die Ursache ist nicht nur ein falsches 
Gottesbild, sondern vor allem eine Verneinung der 
menschlichen Realität.

3	 	Die Psychologie beschreibt die Wirkung, die Gott in 
uns hervorruft, wenn wir an ihn glauben. Sie spricht 
nicht selbst von Gott, sondern von dem, was er in der 
menschlichen Seele bewirkt. C.  G.  Jung lehnte die Idee 
eines Gottes nicht ab, ganz im Gegenteil: Er rechnete 
mit ihm, der in der menschlichen Seele durch Träume 

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   10 19.01.2026   11:50:51



11

und durch die archetypischen Bilder wirkt. Die Psycho-
logie beschränkt sich dabei jedoch auf das, was sie in 
der menschlichen Seele beobachten kann. Die Wirkun-
gen Gottes führen zur Ganzwerdung des Menschen. 
Vor einigen Jahren war in der Psychologie häufig von 
»ekklesiogenen Neurosen« die Rede, die gerade from-
me Menschen heimsuchen. Daran wird deutlich, dass 
bei solchen Krankheitsbildern ein negatives Gottesbild 
die Ursache ist. Die Psychologie kann also nichts über 
Gott selbst sagen, aber über die Gottesbilder, mit denen 
Menschen leben, und inwieweit sie gesund machen 
und zum wahren Selbst führen beziehungsweise den 
Menschen spalten, überfordern, krank machen, ihm 
Angst einjagen.

Dass wir die benediktinische Spiritualität mit der Psycho-
logie von C.  G.  Jung verbinden, hat verschiedene geschicht-
liche Gründe. Als ich, Pater Anselm, 1968 Theologie stu-
dierte, war ich eher so etwas wie eine Ausnahme. Denn 
in der Studentenbewegung dieser Zeit stand neben einigen 
anderen das Thema im Zentrum, Religion infrage zu stel-
len. Man argumentierte mit den Begriffen von Sigmund 
Freud, dass Religion eine Neurose sei, ein Selbstbetrug 
oder eine Projektion unserer infantilen Wünsche auf Gott. 
Die Beschäftigung mit C.  G.  Jung hat mir als Mönch ge-
zeigt, dass die Botschaft Jesu auch psychologisch betrach-
tet voller Weisheit steckt und heilsame Wirkung auf den 
Menschen hat. Zudem wurde mir noch einmal auf andere 
Weise deutlich, dass die christlichen Bilder und Symbole 
der Weisheit der Seele entsprechen. Es sind keine erfun-
denen Bilder, die mit dem Menschen von heute nichts zu 

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   11 19.01.2026   11:50:51



12 Einleitung

tun haben. Vielmehr sind es archetypische Bilder, die den 
Menschen zu seinem Selbst, in seine Mitte führen möch-
ten. Die Bilder stecken voller Energie. Sie helfen uns, uns 
für Gott zu öffnen und uns von Gott verwandeln zu lassen. 

So konnte ich auch die Dogmen der Kirche noch einmal 
aus einer ganz neuen Perspektive betrachten. Das befreite 
mich von dem Zwang, ich müsste die oft unverständlichen 
Begriffe der Theologie einfach nachbeten. Ich hatte den 
Mut, die Dogmen als einen Weg zum Geheimnis Gottes zu 
verstehen. Es geht in diesen Glaubensaussagen nicht dar-
um, genau zu definieren, wer Gott und wer der Mensch ist, 
aber sie halten das Geheimnis Gottes und des Menschen 
offen. Und letztlich sind Dogmen archetypische Bilder, 
die eine therapeutische Wirkung auf uns ausüben, indem 
sie uns das unserem Wesen entsprechende Bild vom Men-
schen ausdrücken. C.  G.  Jung nennt das Dogma und die Ri-
tuale »Methoden geistiger Hygiene« (Jung, GW 11 § 76). Er 
schreibt: »Das Dogma drückt die Seele vollständiger aus als 
eine wissenschaftliche Theorie, denn die Letztere formu-
liert lediglich das Bewusstsein. Überdies kann eine Theorie 
nichts weiter als etwas Lebendiges durch abstrakte Begriffe 
darstellen. Das Dogma dagegen drückt den lebendigen Pro-
zess des Unbewussten passend aus in der Form des Dramas 
von Sünde, Buße, Opfer und Erlösung« (Jung, GW 11 § 83).

Jung gilt zudem als ein Vertreter der transpersonalen Psy-
chologie, wie sie Abraham Maslow entwickelt hat. Ein we-
sentlicher Punkt dieses Ansatzes ist, dass die sogenannten 
Metabedürfnisse  – das Bedürfnis nach Schönheit, nach 
Einheit mit sich selbst und mit Gott, nach Selbsttranszen-

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   12 19.01.2026   11:50:51



13

denz  – genauso wesentlich zum Menschen gehören wie 
die sexuellen Bedürfnisse, auf die Sigmund Freud fixiert 
schien. Die Psychologie wird dem Menschen nicht gerecht, 
wenn sie nicht seine spirituellen Bedürfnisse und seine spi-
rituelle Sehnsucht ernst nimmt. 

Noch einmal: Es ging uns als Autoren nicht darum, die Spi-
ritualität auf Psychologie zu reduzieren, sondern durch die 
Brille der Psychologie auf die Spiritualität zu schauen und 
in ihr einen heilsamen Weg für uns Menschen zu entde-
cken. Das hat uns den Mut geschenkt, die biblischen Er-
zählungen und Gleichnisse tiefenpsychologisch auszulegen 
und in ihnen die Weisheit Jesu und die heilende Wirkung 
seiner Worte und seines Handelns zu entdecken. Auch die 
tiefenpsychologische Auslegung will die Bibel nicht auf rei-
ne Psychologie reduzieren, sondern dabei unterstützen, die 
heilende Wirkung der biblischen Worte und Geschichten 
zu erfahren. Benedikt empfiehlt seinen Mönchen zu diesem 
Zweck die sogenannte lectio divina. Dabei geht es darum, 
die Worte der Bibel so in uns eindringen zu lassen, dass 
sie uns zu einer neuen Selbsterfahrung führen. Und das ist 
letztlich auch das Ziel der tiefenpsychologischen Schrift-
auslegung. Sie will uns dabei unterstützen, dass uns Jesus 
selbst in seinen Worten berühren und verwandeln kann.

Als ich Ende der Siebzigerjahre studierte, wurde die psy-
chologische Sicht auf Glaubensdinge von vielen Theologen 
abgelehnt. Der Grund dieser Ablehnung war oft die Angst, 
die eigene Seele genauer anzuschauen. Manche Theologen 
meinten, sie könnten durch rein rationale Überlegungen 
Gott erkennen und rein rational das eigene Verhalten än-

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   13 19.01.2026   11:50:51



14 Einleitung

dern. Doch es braucht den Mut, der eigenen Wahrheit ins 
Gesicht zu schauen und diese Wahrheit dann Gott hinzu-
halten. 

Durch die Beschäftigung mit der Psychologie wurde un-
sere Spiritualität ehrlicher. Wir bekamen den Mut, auch 
unsere Schattenseiten anzuschauen und sie im Gebet Gott 
hinzuhalten, damit Gottes Geist und Liebe sie erhellt und 
verwandelt. Unser Gebet war dann nicht mehr nur frommes 
Tun, sondern ehrliche Begegnung mit Gott, die uns in der 
Tiefe unserer Seele verwandelte. Unsere Spiritualität wurde 
also nicht auf reine Psychologie reduziert, sondern durch 
sie noch vertieft. Wir öffneten alles, was in uns auftauchte, 
für Gott, damit er wirklich in uns wohnen konnte, nicht 
nur in den wenigen Kammern, die wir ihm anbieten möch-
ten, weil dort kein Müll herumliegt, wie Hsin-Ju das gerne 
bildhaft beschreibt. Wahre Spiritualität öffnet Gott gegen-
über alle Kammern und auch die Kellerräume, in die wir 
alles Verdrängte hineingestopft haben. So kann Gott alles 
in uns verwandeln und den ganzen Leib mit seinem Geist 
durchdringen, damit er wirklich zum »Tempel Gottes«  
(1 Kor 6,19) wird. Dann ist das Wort des Apostels Paulus 
nicht nur ein frommer Satz, sondern entspricht unserer 
tiefsten Erfahrung. Dann wohnt Gott wirklich in allen Räu-
men unserer Seele und wir sind wirklich der Tempel Gottes.

Hsin-Ju machte in der presbyterianischen Kirche die Erfah-
rung, dass viele theologischen Gedanken zu wenig mit der 
psychischen Situation der Menschen zu tun hatten. Als sie 
die Verbindung der Gedanken von C.  G.  Jung und der be-
nediktinischen Spiritualität entdeckte, sah sie darin einen 

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   14 19.01.2026   11:50:51



15

guten Weg für ihre Kirche. Seither hat sie in vielen Vor-
trägen diese Gedanken weiterentwickelt, sodass Menschen 
in ihrer Heimat diese Verbindung ebenfalls verstehen und 
dankbar annehmen konnten. Unser gemeinsames Buch 
profitiert von beiden Erfahrungen: denen der Mönche und 
denen Hsin-Jus in Taiwan und Deutschland, wo wir in den 
letzten Jahren viele Kurse gemeinsam gehalten und immer 
wieder versucht haben, die Verbindung von Tiefenpsycholo-
gie und Spiritualität in die Praxis zu übersetzen.

Wir möchten zunächst die Verbindung zwischen der Tie-
fenpsychologie von C.  G.  Jung und der benediktinischen 
Spiritualität beschreiben und dann die Regel Benedikts 
tiefenpsychologisch auslegen, ähnlich der tiefenpsycho-
logischen Auslegung der Bibel. Wir haben bewusst die 
Jungsche Tiefenpsychologie und keine anderen psycholo-
gischen Ansätze wie beispielsweise die von Sigmund Freud 
oder der Verhaltenstherapie gewählt, weil wir in den Be-
trachtungen Jungs viele Gemeinsamkeiten mit der bene-
diktinischen Spiritualität entdecken. Sowohl der benedik-
tinischen Spiritualität als auch der Tiefenpsychologie geht 
es um die Verwandlung des Menschen. Doch verwandelt 
werden kann nur, was wir anschauen und annehmen. Die 
Verwandlung gelingt letztlich nur dort, wo wir auch das 
Unbewusste als einen realen Teil unseres Menschseins 
erkennen und annehmen. Im Licht der Tiefenpsychologie 
wurde deutlich, dass die Forderungen, die Benedikt an die 
Mönche stellt, letztlich Anweisungen zum gelingenden Le-
ben sind. Sie dürfen nicht moralisierend interpretiert wer-
den, sondern als psychologische Wege zur Selbstwerdung 
und zur Einswerdung mit Gott.

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   15 19.01.2026   11:50:51



Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   16 19.01.2026   11:50:51



17

Kapitel I

Benediktinische Spiritualität

Die drei Ebenen der  
benediktinischen Spiritualität

In unseren Gesprächen fragte Hsin-Ju Wu immer wieder, 
welches System der benediktinischen Spiritualität zugrun-
de liege. Sie wollte genau wissen, wie man die vielen As-
pekte der Regel in ein klares System bringen kann. Ehrlich 
gesagt war mir ein solches nicht bekannt und so hat sie im 
gemeinsamen Gespräch dann das System der drei Ebenen 
entwickelt. Diese sind: die mystische, die gemeinschaftli-
che und die weltliche Ebene. Auf allen dreien geht es da-
rum, ganz Mensch zu werden. Die mystische Ebene zeigt 
uns, dass wir erst ganz zu uns selbst kommen, wenn wir 
Gott begegnen und mit ihm eins werden. Die Erfahrung 
der Gemeinschaft führt uns zu einer noch ehrlicheren 
Selbsterkenntnis. Denn die anderen decken unsere Schat-
tenseiten auf. Auf der weltlichen Ebene erkennen wir, ob 
unsere Spiritualität wirklich stimmig ist. Für Benedikt ist 
gerade die Arbeit ein Test, ob wir im richtig verstandenen 
Sinn spirituell sind, das heißt, ob wir aus dem Ego oder aus 

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   17 19.01.2026   11:50:51



18 Benediktinische Spiritualität

dem Selbst heraus arbeiten, ob unsere Spiritualität Frucht 
bringt oder ob sie nur ein narzisstisches Kreisen um uns 
selbst ist.

Benediktinische Spiritualität hat also nicht nur mystische 
Aspekte, sondern auch kollektive und alltägliche. Sie erdet 
den Menschen und verbindet die mystische Dimension mit 
der konkreten Situation im Alltag eines Mönches, der in 
der Gemeinschaft lebt und seinen Lebensunterhalt durch 
seiner Hände Arbeit selbst verdienen muss. 

Das Ziel benediktinischer Spiritualität ist das Einswerden 
mit Gott. Der mystische Theologe Dionysius Areopagita 
deutet um das Jahr 500 das griechische Wort monachos 
(Mönch) als eine Ableitung von monas, was »Einheit«, 
»Einssein« bedeutet. Dionysius versteht den Mönch als ei-
nen Menschen, der die Aufteilung in Mann und Frau und 
die Trennung zwischen Gott und Mensch überwunden 
und zur ursprünglichen Einheit zurückgefunden hat.

Doch das Einswerden mit Gott als Lebensziel der Mönche 
hat auch eine psychologische Seite. Evagrius Ponticus, ei-
ner der bekanntesten Wüstenväter, war der Ansicht, dass 
der Mönch erst dann mit Gott eins werden kann, wenn er 
seine eigene Seele mit ihren Leidenschaften kennengelernt 
hat und zur apatheia gelangt ist, zur inneren Freiheit von 
der Herrschaft der Leidenschaften. Die Selbsterkenntnis 
ist die Voraussetzung der Gotteserkenntnis. Die Begeg-
nung mit der eigenen Wahrheit ist die Bedingung, mit 
Gott eins zu werden. Der Mensch muss also erst ganz er 
selbst werden, damit er mit Gott eins werden kann.

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   18 19.01.2026   11:50:51



19

Drei Grundprinzipien  
benediktinischer Spiritualität

Für uns sind es vor allem drei Grundprinzipien, die alle 
drei Ebenen der benediktinischen Spiritualität prägen: 
das rechte Maß, die Demut und das weite Herz. Alle drei 
finden wir auch im System der Tiefenpsychologie nach 
C.  G.  Jung wieder. Für Benedikt ist die weise Mäßigung 
die Mutter aller Tugenden, die Bedingung dafür, dass un-
ser Leben gelingt. Es geht ihm dabei einmal um das rech-
te Maß bei der Arbeit, aber auch in Bezug auf Essen und 
Trinken und im Umgang mit den eigenen Bedürfnissen. 
Und: in Bezug auf die eigenen Selbstbilder. Der Schweizer 
Psychiater Daniel Hell meint, Depressionen seien oft ein 
Hilfeschrei der menschlichen Seele gegenüber den maßlo-
sen Selbstbildern, gegenüber der Ansicht, dass wir immer 
perfekt, erfolgreich, cool sein sollten. Es geht aber auch um 
das rechte Maß in der Spiritualität. Die frühen Mönche 
waren der Ansicht: Alles Übermaß ist von den »Dämonen«, 
womit die negativen Kräfte in uns selbst und in unserem 
Leben gemeint sind. Und nicht zuletzt geht es auch um das 
rechte Maß zwischen Einsamkeit und Gemeinschaft, zwi-
schen Freiheit und Gehorsam.

Das zweite Prinzip, die Demut, meint den Mut, in die ei-
gene Wirklichkeit, auch in das Schattenreich der eigenen 
Seele hinabzusteigen. Demut ist die Voraussetzung für 
eine gesunde Spiritualität. Der Mönch lernt sie aber vor 
allem im Miteinander. Benedikt ist der Ansicht, dass sie 
zudem für die Arbeit eine wichtige Rolle spielt. Er verlangt 
beispielsweise von den Mönchen, die als Handwerker tätig 

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   19 19.01.2026   11:50:51



20 Benediktinische Spiritualität

sind, dass sie demütig bleiben, sich ganz auf die Arbeit ein-
lassen, anstatt damit Eindruck schinden zu wollen.

Das dritte Grundprinzip, das weite Herz, das Benedikt als 
Ziel des spirituellen Weges betrachtet, entspricht dem, was 
C.  G.  Jung von einem guten Arzt und Therapeuten ver-
langt: Wer als Therapeut in die Tiefen der menschlichen 
Seele geschaut hat, dem vergeht jedes Urteilen, der kann 
nur mit einem weiten Herzen versuchen, den anderen zu 
verstehen, anstatt ihn zu bewerten. Das weite Herz ist of-
fen für jeden Menschen, auch für den, der einem unsym-
pathisch ist. Denn  – so meint Jung  – er ist immer auch 
Spiegel für uns selbst.

Während der Wüstenvater Evagrius Ponticus den Weg zur 
Ganzwerdung und zum Einswerden mit Gott in religiöser 
Sprache beschreibt, entfaltet Jung den Weg zur Ganzwer-
dung in psychologischen Begriffen. Damit wir beides mit-
einander vergleichen können, möchten wir zunächst den 
Weg der Individuation, der Selbstwerdung, nachzeichnen, 
wie ihn C.  G.  Jung entfaltet hat. Dann werden wir versu-
chen, den spirituellen Weg, wie ihn die Mönchstradition 
seit Evagrius Ponticus beschreibt, auf dem Hintergrund 
der Jungschen Psychologie in einer neuen Sprache zu deu-
ten.

Die Benediktsregel im Licht der Tiefenpsychologie - IT 08.indd   20 19.01.2026   11:50:51


