ANSELM GRUN
HSIN-JU WU

wess NEE onej
N

\,

E
=»
R )
L
L
B
g
&
]
5]
]
]
:
=
g
g o
=
4
| |

B
B E
]
L L
B E
'l.
¢ s ®
g e
g R
g R
'l
= =
B @
nE
| N |
i-
.l
..-
'l
&
Em
v, B B
L |
[/
e
En
L]

Die Benediktsregel
im Licht der -
Tiefenpsychologie

PATMOS " VIER TURME



Inhalt

Einleitung . ... ... ... ... ... 7

Kapitel |

Die Benediktinische Spiritualitat .. ............. 17
Die drei Ebenen der benediktinischen Spiritualitdt . ... ... 17
Drei Grundprinzipien benediktinischer Spiritualitdat ... ... 19

Kapitel Il

Der Weg der Individuation

nachC.G.Jung ........... ... .. ... . ... 21
RelativierungderPersona . ....................... 23
Integration des Schattens .. .......... ... ... . ... 24
Integration von Anima und Animus . .. .............. 30
DerWegzumSelbst . . .......... ... ... ... ..... 36

Kapitel Il

Der Weg zum Selbst

in der benediktinischen Spiritualitat . ............ 39
RelativierungderPersona . ....................... 41
Integration des Schattens .. .......... .. ... ... . ... 42
Integration von Animaund Animus . ................ 45
DerWegzumSelbst . . ............ ... ... ... .. 51



Kapitel IV
Die Regel Benedikts

im Licht der Tiefenpsychologie ... ............. 55
Der Prolog der Regel als Einladung zur Selbstwerdung . . . . . 56
Demut als Weg zur BefreiungvomEgo .. ............. 61
Beten und Selbsterkenntnis, Beten und Schattenarbeit . . . . . 73
Die heilende KraftderRituale . .................... 79
Der Abt als Bild fiir die Integration von Anima und Animus . 83
Selbstwerdung als Erméglichung von Gemeinschaft ... ... 90
Arbeit und Selbsterkenntnis . ..................... 96
Selbstwerdungund Alltag . ... .................... 103

Kapitel V

SelbstwerdunginderBibel .. .............. ... 107
Die Bildhaftigkeit der Benediktinischen Spiritualitat
und die bildhafte Auslegung der Bibel . .............. 107
Schritte zur Selbstwerdung . .. ........ ... ... .. ... 113

Relativierung derPersona . ...................coo.... 113
Integration des Schattens .. ......................... 116
Integration von Animaund Animus .. .................. 123
WegzumSelbst .. ... ... 129

Ein spirituell-psychologischer Weg —
unterwegszumFrieden ... ...... .. ... . ... 135

6 Inhalt



Einleitung

Fiir manche klingt es wohl etwas fremd, wenn wir beide —
Frau Dr. Hsin-Ju Wu und Pater Anselm Griin — ein Buch
iber die Betrachtung der benediktinischen Spiritualitit
im Licht der Tiefenpsychologie von C. G. Jung schreiben.
Der Anstof3 zu diesem Buch kam von Hsin-Ju, die in der
Verbindung von Tiefenpsychologie und benediktinischer
Spiritualitédt einen neuen Weg entdeckt hat, in Taiwan in
Kursen iiber Spiritualitdt im Alter so zu sprechen, dass
die Menschen — auch die Nichtchristen — davon beriihrt
werden und darin eine Hilfe fiir ihr Leben entdecken kon-
nen. Thre Erfahrungen in Taiwan und den gemeinsamen
Kursen, die wir in Deutschland geben, haben uns dazu an-
geregt, systematischer {iber die Verbindung zwischen Tie-
fenpsychologie und benediktinischer Spiritualitdt nach-
zudenken und zu schreiben. So ist dieses Buch aus vielen
gemeinsamen Gesprachen entstanden, in die Hsin-Ju we-

sentliche Gedanken eingebracht hat.

Hsin-Ju hat sich in den letzten Jahren immer mehr in die
benediktinische Spiritualitdt vertieft und versucht heute,
diese spirituelle Tradition auch in die reformierte Kirche
in Taiwan, die Presbyterianische Kirche, hineinzubrin-
gen. Denn sie glaubt, dass diese Spiritualitédt der tiefsten

Sehnsucht asiatischer Christen entspricht. Fiir sie als Geis-



teswissenschaftlerin ist es ein zentrales Anliegen, wie wir
Spiritualitét, die oft nur in abstrakter Form zur Sprache
kommt, konkret im Alltag verwirklichen kénnen. In den
letzten Jahren hat sie sich auch intensiv mit der Tiefenpsy-
chologie C. G. Jungs auseinandergesetzt. Das hat ihr gehol-
fen, die unbewussten Hindernisse auf unserem spirituel-

len Weg zu erkennen.

Viele méchten diesen spirituellen Weg beschreiten. Aber
sie tiberspringen, was es dazu an Voraussetzungen in ih-
rer Seele braucht. Die Folge ist, dass ihr Weg oft statt von
Freiheit, von moralischen Forderungen geprigt ist — und
sie mit der Erfiillung dieser Forderungen vollig iiberfordert
sind. Denn wenn man die unbewussten Tendenzen seiner
Seele nicht erkennt und sich mit ihnen ausséhnt, kann der
Weg nicht gelingen.

In unseren gemeinsamen Gespriachen war es uns immer
ein Anliegen, wie wir spirituelle Leitgedanken wie das An-
nehmen und das Loslassen konkret verwirklichen kénnen.
Aber was heifdt das konkret? Es geht nicht nur darum,
Emotionen und Leidenschaften anzunehmen, sondern
auch die Krifte, die im Unbewussten in uns wirken. Heil-
sam wird Spiritualitdt nur dann, wenn wir auch die unbe-
wussten Kriéfte in uns respektieren. Die Tiefenpsychologie
C. G. Jungs stellt eine gute Methode dar, sich selbst ehrlich
zu erkennen. Sie verwirklicht das, was Benedikt von Nursia
in seiner Regel als »Demut« beschreibt, als Mut, hinabzu-
steigen in die Tiefen des Unbewussten, damit alles in uns

verwandelt wird.

8 Einleitung



Die Auseinandersetzung mit C. G. Jung hat uns als Auto-
ren einen neuen Blick auf die benediktinische Spiritualitdt
eroffnet. Und sie hat uns dabei geholfen, die spirituellen
Ziele, die uns Benedikt vor Augen fiihrt, besser zu ver-
stehen und leichter zu erreichen. Spannend war fiir uns
auch die Erkenntnis, dass sowohl in der Tiefenpsychologie
C. G. Jungs wie auch in der Spiritualitdt und den Lehren
der Wiistenviter die ehrliche Selbsterkenntnis im Zent-
rum steht. Den frithen Monchen galt sie sogar als die Vor-
aussetzung wirklicher Gotteserkenntnis und Gottesbegeg-
nung. Umgekehrt kann der von ihrer Spiritualitdt geprigte
Blick auf die Psychologie ihr vielleicht so etwas wie einen

transzendenten Fliigel verleihen.

Dabei geht es uns nicht darum, die benediktinische Spiri-
tualitdt auf die psychologische Ebene zu reduzieren. Viel-
mehr ist es unser Anliegen, die therapeutische Dimension
und die Weisheit des benediktinischen Weges aufzuzeigen.
Es geht Benedikt um den Weg zu Gott, auf dem der Monch
immer mehr vom Geist Jesu durchdrungen und mit Gott
eins wird. Doch das ist gleichzeitig immer auch ein Weg
zum echten Menschsein, zum wahren Selbst. Jung geht es
in seinem Ansatz um die Ganzwerdung des Menschen, um
den Weg der Individuation, auf dem der Mensch zu sei-
ner Mitte, zu seinem Selbst gelangt. Der spirituelle Weg
versteht unter dem Selbst das einmalige und unverfalsch-
te und urspriingliche Bild, das Gott sich von jedem von
uns gemacht hat. Wir unterscheiden daher zwischen dem
Selbst als Zentrum der Ganzheit bei C. G. Jung und dem
wahren Selbst, wie es die Monchstradition als das Ebenbild
Gottes beschreibt.



In den gemeinsamen Gespréchen ist uns immer deutlicher

geworden, wie wir die Beziehung zwischen Psychologie

und Spiritualitét beschreiben konnen. Wesentlich sind da-
bei drei Punkte:

10

Die Psychologie ist ein Instrument, das uns hilft, uns
selbst genau zu erkennen, indem wir auch die eigenen
Schattenseiten wahrnehmen, die Mechanismen, die
uns daran hindern, wir selbst zu werden und zu sein.
Die Wiistenviter wussten: Es gibt keine Gottesbegeg-
nung ohne ehrliche Selbstbegegnung. Die Psychologie
hilft uns also dabei, ehrlich Gott zu begegnen.

Die Psychologie ist die kritische Instanz, die uns ein
Gefiihl dafiir gibt, ob Spiritualitdt gesund oder krank
macht. Immer dort, wo Spiritualitdt die dunklen Sei-
ten des Menschen iiberspringt, verdunkelt sie auch das
Gottesbild. Und dort, wo Spiritualitit von Verteufe-
lung anderer Glaubens- oder Denkrichtungen und von
Ablehnung der Sexualitdt geprégt ist, macht sie Men-
schen krank. Die Ursache ist nicht nur ein falsches
Gottesbild, sondern vor allem eine Verneinung der

menschlichen Realitat.

Die Psychologie beschreibt die Wirkung, die Gott in
uns hervorruft, wenn wir an ihn glauben. Sie spricht
nicht selbst von Gott, sondern von dem, was er in der
menschlichen Seele bewirkt. C. G. Jung lehnte die Idee
eines Gottes nicht ab, ganz im Gegenteil: Er rechnete

mit ihm, der in der menschlichen Seele durch Traume

Einleitung



und durch die archetypischen Bilder wirkt. Die Psycho-
logie beschrinkt sich dabei jedoch auf das, was sie in
der menschlichen Seele beobachten kann. Die Wirkun-
gen Gottes fithren zur Ganzwerdung des Menschen.
Vor einigen Jahren war in der Psychologie hidufig von
»ekklesiogenen Neurosen« die Rede, die gerade from-
me Menschen heimsuchen. Daran wird deutlich, dass
bei solchen Krankheitsbildern ein negatives Gottesbild
die Ursache ist. Die Psychologie kann also nichts iiber
Gott selbst sagen, aber tiber die Gottesbilder, mit denen
Menschen leben, und inwieweit sie gesund machen
und zum wahren Selbst fithren beziehungsweise den
Menschen spalten, iiberfordern, krank machen, ihm

Angst einjagen.

Dass wir die benediktinische Spiritualitdt mit der Psycho-
logie von C. G. Jung verbinden, hat verschiedene geschicht-
liche Griinde. Als ich, Pater Anselm, 1968 Theologie stu-
dierte, war ich eher so etwas wie eine Ausnahme. Denn
in der Studentenbewegung dieser Zeit stand neben einigen
anderen das Thema im Zentrum, Religion infrage zu stel-
len. Man argumentierte mit den Begriffen von Sigmund
Freud, dass Religion eine Neurose sei, ein Selbstbetrug
oder eine Projektion unserer infantilen Wiinsche auf Gott.
Die Beschiftigung mit C. G. Jung hat mir als Monch ge-
zeigt, dass die Botschaft Jesu auch psychologisch betrach-
tet voller Weisheit steckt und heilsame Wirkung auf den
Menschen hat. Zudem wurde mir noch einmal auf andere
Weise deutlich, dass die christlichen Bilder und Symbole
der Weisheit der Seele entsprechen. Es sind keine erfun-

denen Bilder, die mit dem Menschen von heute nichts zu

"



tun haben. Vielmehr sind es archetypische Bilder, die den
Menschen zu seinem Selbst, in seine Mitte fithren moch-
ten. Die Bilder stecken voller Energie. Sie helfen uns, uns

fir Gott zu offnen und uns von Gott verwandeln zu lassen.

So konnte ich auch die Dogmen der Kirche noch einmal
aus einer ganz neuen Perspektive betrachten. Das befreite
mich von dem Zwang, ich miisste die oft unverstédndlichen
Begriffe der Theologie einfach nachbeten. Ich hatte den
Mut, die Dogmen als einen Weg zum Geheimnis Gottes zu
verstehen. Es geht in diesen Glaubensaussagen nicht dar-
um, genau zu definieren, wer Gott und wer der Mensch ist,
aber sie halten das Geheimnis Gottes und des Menschen
offen. Und letztlich sind Dogmen archetypische Bilder,
die eine therapeutische Wirkung auf uns ausiiben, indem
sie uns das unserem Wesen entsprechende Bild vom Men-
schen ausdriicken. C. G. Jung nennt das Dogma und die Ri-
tuale »Methoden geistiger Hygiene« (Jung, GW 11 § 76). Er
schreibt: »Das Dogma driickt die Seele vollstindiger aus als
eine wissenschaftliche Theorie, denn die Letztere formu-
liert lediglich das Bewusstsein. Uberdies kann eine Theorie
nichts weiter als etwas Lebendiges durch abstrakte Begriffe
darstellen. Das Dogma dagegen driickt den lebendigen Pro-
zess des Unbewussten passend aus in der Form des Dramas

von Siinde, Bufle, Opfer und Erlosung« (Jung, GW 11 § 83).

Jung gilt zudem als ein Vertreter der transpersonalen Psy-
chologie, wie sie Abraham Maslow entwickelt hat. Ein we-
sentlicher Punkt dieses Ansatzes ist, dass die sogenannten
Metabediirfnisse — das Bediirfnis nach Schonheit, nach

Einheit mit sich selbst und mit Gott, nach Selbsttranszen-

12 Einleitung



denz — genauso wesentlich zum Menschen gehdren wie
die sexuellen Bediirfnisse, auf die Sigmund Freud fixiert
schien. Die Psychologie wird dem Menschen nicht gerecht,
wenn sie nicht seine spirituellen Bediirfnisse und seine spi-

rituelle Sehnsucht ernst nimmt.

Noch einmal: Es ging uns als Autoren nicht darum, die Spi-
ritualitdt auf Psychologie zu reduzieren, sondern durch die
Brille der Psychologie auf die Spiritualitédt zu schauen und
in ihr einen heilsamen Weg fiir uns Menschen zu entde-
cken. Das hat uns den Mut geschenkt, die biblischen Er-
zahlungen und Gleichnisse tiefenpsychologisch auszulegen
und in ihnen die Weisheit Jesu und die heilende Wirkung
seiner Worte und seines Handelns zu entdecken. Auch die
tiefenpsychologische Auslegung will die Bibel nicht auf rei-
ne Psychologie reduzieren, sondern dabei unterstiitzen, die
heilende Wirkung der biblischen Worte und Geschichten
zu erfahren. Benedikt empfiehlt seinen Ménchen zu diesem
Zweck die sogenannte lectio divina. Dabei geht es darum,
die Worte der Bibel so in uns eindringen zu lassen, dass
sie uns zu einer neuen Selbsterfahrung fithren. Und das ist
letztlich auch das Ziel der tiefenpsychologischen Schrift-
auslegung. Sie will uns dabei unterstiitzen, dass uns Jesus

selbst in seinen Worten beriihren und verwandeln kann.

Als ich Ende der Siebzigerjahre studierte, wurde die psy-
chologische Sicht auf Glaubensdinge von vielen Theologen
abgelehnt. Der Grund dieser Ablehnung war oft die Angst,
die eigene Seele genauer anzuschauen. Manche Theologen
meinten, sie konnten durch rein rationale Uberlegungen

Gott erkennen und rein rational das eigene Verhalten &n-

13



dern. Doch es braucht den Mut, der eigenen Wahrheit ins
Gesicht zu schauen und diese Wahrheit dann Gott hinzu-

halten.

Durch die Beschiftigung mit der Psychologie wurde un-
sere Spiritualitdt ehrlicher. Wir bekamen den Mut, auch
unsere Schattenseiten anzuschauen und sie im Gebet Gott
hinzuhalten, damit Gottes Geist und Liebe sie erhellt und
verwandelt. Unser Gebet war dann nicht mehr nur frommes
Tun, sondern ehrliche Begegnung mit Gott, die uns in der
Tiefe unserer Seele verwandelte. Unsere Spiritualitdt wurde
also nicht auf reine Psychologie reduziert, sondern durch
sie noch vertieft. Wir offneten alles, was in uns auftauchte,
fiir Gott, damit er wirklich in uns wohnen konnte, nicht
nur in den wenigen Kammern, die wir ihm anbieten méch-
ten, weil dort kein Miill herumliegt, wie Hsin-Ju das gerne
bildhaft beschreibt. Wahre Spiritualitét 6ffnet Gott gegen-
iiber alle Kammern und auch die Kellerraume, in die wir
alles Verdrangte hineingestopft haben. So kann Gott alles
in uns verwandeln und den ganzen Leib mit seinem Geist
durchdringen, damit er wirklich zum »Tempel Gottes«
(1 Kor 6,19) wird. Dann ist das Wort des Apostels Paulus
nicht nur ein frommer Satz, sondern entspricht unserer
tiefsten Erfahrung. Dann wohnt Gott wirklich in allen Réu-

men unserer Seele und wir sind wirklich der Tempel Gottes.

Hsin-Ju machte in der presbyterianischen Kirche die Erfah-
rung, dass viele theologischen Gedanken zu wenig mit der
psychischen Situation der Menschen zu tun hatten. Als sie
die Verbindung der Gedanken von C. G. Jung und der be-

nediktinischen Spiritualitdt entdeckte, sah sie darin einen

14 Einleitung



guten Weg fiir ihre Kirche. Seither hat sie in vielen Vor-
tragen diese Gedanken weiterentwickelt, sodass Menschen
in ihrer Heimat diese Verbindung ebenfalls verstehen und
dankbar annehmen konnten. Unser gemeinsames Buch
profitiert von beiden Erfahrungen: denen der Monche und
denen Hsin-Jus in Taiwan und Deutschland, wo wir in den
letzten Jahren viele Kurse gemeinsam gehalten und immer
wieder versucht haben, die Verbindung von Tiefenpsycholo-

gie und Spiritualitét in die Praxis zu tibersetzen.

Wir mochten zunéchst die Verbindung zwischen der Tie-
fenpsychologie von C. G. Jung und der benediktinischen
Spiritualitdt beschreiben und dann die Regel Benedikts
tiefenpsychologisch auslegen, dhnlich der tiefenpsycho-
logischen Auslegung der Bibel. Wir haben bewusst die
Jungsche Tiefenpsychologie und keine anderen psycholo-
gischen Ansitze wie beispielsweise die von Sigmund Freud
oder der Verhaltenstherapie gewihlt, weil wir in den Be-
trachtungen Jungs viele Gemeinsamkeiten mit der bene-
diktinischen Spiritualitdt entdecken. Sowohl der benedik-
tinischen Spiritualitét als auch der Tiefenpsychologie geht
es um die Verwandlung des Menschen. Doch verwandelt
werden kann nur, was wir anschauen und annehmen. Die
Verwandlung gelingt letztlich nur dort, wo wir auch das
Unbewusste als einen realen Teil unseres Menschseins
erkennen und annehmen. Im Licht der Tiefenpsychologie
wurde deutlich, dass die Forderungen, die Benedikt an die
Monche stellt, letztlich Anweisungen zum gelingenden Le-
ben sind. Sie diirfen nicht moralisierend interpretiert wer-
den, sondern als psychologische Wege zur Selbstwerdung
und zur Einswerdung mit Gott.

15






Kapitel I

Benediktinische Spiritualitat

Die drei Ebenen der
benediktinischen Spiritualitat

In unseren Gesprichen fragte Hsin-Ju Wu immer wieder,
welches System der benediktinischen Spiritualitdt zugrun-
de liege. Sie wollte genau wissen, wie man die vielen As-
pekte der Regel in ein klares System bringen kann. Ehrlich
gesagt war mir ein solches nicht bekannt und so hat sie im
gemeinsamen Gespriach dann das System der drei Ebenen
entwickelt. Diese sind: die mystische, die gemeinschaftli-
che und die weltliche Ebene. Auf allen dreien geht es da-
rum, ganz Mensch zu werden. Die mystische Ebene zeigt
uns, dass wir erst ganz zu uns selbst kommen, wenn wir
Gott begegnen und mit ihm eins werden. Die Erfahrung
der Gemeinschaft fithrt uns zu einer noch ehrlicheren
Selbsterkenntnis. Denn die anderen decken unsere Schat-
tenseiten auf. Auf der weltlichen Ebene erkennen wir, ob
unsere Spiritualitdt wirklich stimmig ist. Fiir Benedikt ist
gerade die Arbeit ein Test, ob wir im richtig verstandenen

Sinn spirituell sind, das heif3t, ob wir aus dem Ego oder aus

17



dem Selbst heraus arbeiten, ob unsere Spiritualitdt Frucht
bringt oder ob sie nur ein narzisstisches Kreisen um uns
selbst ist.

Benediktinische Spiritualitét hat also nicht nur mystische
Aspekte, sondern auch kollektive und alltdgliche. Sie erdet
den Menschen und verbindet die mystische Dimension mit
der konkreten Situation im Alltag eines Mdnches, der in
der Gemeinschaft lebt und seinen Lebensunterhalt durch

seiner Hande Arbeit selbst verdienen muss.

Das Ziel benediktinischer Spiritualitét ist das Einswerden
mit Gott. Der mystische Theologe Dionysius Areopagita
deutet um das Jahr 500 das griechische Wort monachos
(Monch) als eine Ableitung von monas, was »Einheitc,
»Einssein« bedeutet. Dionysius versteht den Monch als ei-
nen Menschen, der die Aufteilung in Mann und Frau und
die Trennung zwischen Gott und Mensch iiberwunden

und zur urspriinglichen Einheit zuriickgefunden hat.

Doch das Einswerden mit Gott als Lebensziel der Monche
hat auch eine psychologische Seite. Evagrius Ponticus, ei-
ner der bekanntesten Wiistenviter, war der Ansicht, dass
der Monch erst dann mit Gott eins werden kann, wenn er
seine eigene Seele mit ihren Leidenschaften kennengelernt
hat und zur apatheia gelangt ist, zur inneren Freiheit von
der Herrschaft der Leidenschaften. Die Selbsterkenntnis
ist die Voraussetzung der Gotteserkenntnis. Die Begeg-
nung mit der eigenen Wahrheit ist die Bedingung, mit
Gott eins zu werden. Der Mensch muss also erst ganz er

selbst werden, damit er mit Gott eins werden kann.

18 Benediktinische Spiritualitat



Drei Grundprinzipien
benediktinischer Spiritualitat

Fiir uns sind es vor allem drei Grundprinzipien, die alle
drei Ebenen der benediktinischen Spiritualitdt prégen:
das rechte Maf}, die Demut und das weite Herz. Alle drei
finden wir auch im System der Tiefenpsychologie nach
C. G. Jung wieder. Fiir Benedikt ist die weise Mafigung
die Mutter aller Tugenden, die Bedingung dafiir, dass un-
ser Leben gelingt. Es geht ihm dabei einmal um das rech-
te Maf bei der Arbeit, aber auch in Bezug auf Essen und
Trinken und im Umgang mit den eigenen Bediirfnissen.
Und: in Bezug auf die eigenen Selbstbilder. Der Schweizer
Psychiater Daniel Hell meint, Depressionen seien oft ein
Hilfeschrei der menschlichen Seele gegeniiber den mafilo-
sen Selbstbildern, gegeniiber der Ansicht, dass wir immer
perfekt, erfolgreich, cool sein sollten. Es geht aber auch um
das rechte Maf in der Spiritualitdt. Die frithen Monche
waren der Ansicht: Alles Ubermaf? ist von den »Damonenc,
womit die negativen Kréfte in uns selbst und in unserem
Leben gemeint sind. Und nicht zuletzt geht es auch um das
rechte Maf zwischen Einsamkeit und Gemeinschaft, zwi-

schen Freiheit und Gehorsam.

Das zweite Prinzip, die Demut, meint den Mut, in die ei-
gene Wirklichkeit, auch in das Schattenreich der eigenen
Seele hinabzusteigen. Demut ist die Voraussetzung fiir
eine gesunde Spiritualitit. Der Monch lernt sie aber vor
allem im Miteinander. Benedikt ist der Ansicht, dass sie
zudem fiir die Arbeit eine wichtige Rolle spielt. Er verlangt

beispielsweise von den Moénchen, die als Handwerker tatig

19



sind, dass sie demiitig bleiben, sich ganz auf die Arbeit ein-

lassen, anstatt damit Eindruck schinden zu wollen.

Das dritte Grundprinzip, das weite Herz, das Benedikt als
Ziel des spirituellen Weges betrachtet, entspricht dem, was
C. G.Jung von einem guten Arzt und Therapeuten ver-
langt: Wer als Therapeut in die Tiefen der menschlichen
Seele geschaut hat, dem vergeht jedes Urteilen, der kann
nur mit einem weiten Herzen versuchen, den anderen zu
verstehen, anstatt ihn zu bewerten. Das weite Herz ist of-
fen fiir jeden Menschen, auch fiir den, der einem unsym-
pathisch ist. Denn — so meint Jung — er ist immer auch
Spiegel fiir uns selbst.

Wihrend der Wiistenvater Evagrius Ponticus den Weg zur
Ganzwerdung und zum Einswerden mit Gott in religiser
Sprache beschreibt, entfaltet Jung den Weg zur Ganzwer-
dung in psychologischen Begriffen. Damit wir beides mit-
einander vergleichen konnen, mdchten wir zunichst den
Weg der Individuation, der Selbstwerdung, nachzeichnen,
wie ihn C. G. Jung entfaltet hat. Dann werden wir versu-
chen, den spirituellen Weg, wie ihn die Monchstradition
seit Evagrius Ponticus beschreibt, auf dem Hintergrund
der Jungschen Psychologie in einer neuen Sprache zu deu-

ten.

20 Benediktinische Spiritualitat



